
           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

35  

Perkembangan Wakaf di Indonesia: Wakaf Produktif, 

Tanah dan Tunai Serta Perannya dalam Pengentasan 

Kemiskinan 

Fitri Hindari, M.H. 

IAIN Takengon 

Fitryhindary@gmail.com 

 

Mawaddah 

IAIN TAkengon 

 

ABSTRACT 

Waqf is a strategic Islamic economic instrument with great potential to improve social 

welfare in Indonesia. This study aims to describe the development of waqf in Indonesia, 

explain the implementation of various forms of waqf—namely land, cash, and productive 

waqf—and analyze the role of regulations and their contribution to poverty alleviation. 

The research method employed is descriptive qualitative with a literature study 

approach, focusing on regulations such as Law No. 41 of 2004 and related scholarly 

works. The results indicate that the transformation of waqf from consumptive to 

productive forms, supported by the supervision of the Indonesian Waqf Board (BWI), has 

expanded its impact beyond religious aspects to economic empowerment through micro-

business financing and the provision of public facilities. In conclusion, strengthening 

professional waqf governance is the primary key to optimizing the role of waqf as a 

sustainable solution to reduce poverty rates in Indonesia. 

Keywords: Productive Waqf, Cash Waqf, Regulation, Poverty Alleviation. 

 

Abstrak 

Wakaf merupakan instrumen ekonomi Islam strategis yang berpotensi besar dalam 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat di Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk 

mendeskripsikan perkembangan wakaf di Indonesia, menjelaskan implementasi 

mailto:Fitryhindary@gmail.com


           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

36  

berbagai bentuk wakaf seperti wakaf tanah, tunai, dan produktif, serta menganalisis 

peran regulasi dan kontribusinya terhadap pengentasan kemiskinan. Metode penelitian 

yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi pustaka terhadap 

regulasi seperti UU No. 41 Tahun 2004 serta literatur terkait. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa transformasi wakaf dari bentuk konsumtif ke arah produktif, didukung oleh 

pengawasan Badan Wakaf Indonesia (BWI), telah memperluas dampak wakaf tidak 

hanya pada aspek ibadah, tetapi juga pada pemberdayaan ekonomi melalui pembiayaan 

usaha mikro dan penyediaan fasilitas publik. Kesimpulannya, penguatan tata kelola 

wakaf secara profesional menjadi kunci utama dalam optimalisasi peran wakaf sebagai 

solusi berkelanjutan untuk mengurangi angka kemiskinan di Indonesia. 

Kata Kunci: Wakaf Produktif, Wakaf Tunai, Regulasi, Pengentasan 

Kemiskinan. 

 

Pendahuluan 

Wakaf merupakan salah satu instrumen ekonomi Islam yang memiliki potensi 

besar dalam meningkatkan kesejahteraan umat melalui prinsip keberlanjutan manfaat. 

Di Indonesia, praktik wakaf secara historis lebih didominasi oleh aset tidak bergerak 

(wakaf tanah) yang bersifat konsumtif, seperti pembangunan masjid, madrasah, dan 

fasilitas sosial lainnya. Namun, seiring dengan dinamika perkembangan zaman dan 

kompleksitas kebutuhan masyarakat, paradigma wakaf mulai bertransformasi. Inovasi 

dalam pengelolaan wakaf kini merambah pada skema wakaf tunai dan wakaf produktif 

yang dirancang untuk menciptakan nilai ekonomi lebih luas dan berkelanjutan. 

 

Akselerasi perkembangan wakaf di tanah air tidak terlepas dari peran 

pemerintah dalam memperkuat aspek legalitas dan institusional. Kehadiran regulasi 

modern melalui Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dan Peraturan 

Pemerintah No. 42 Tahun 2006 menjadi tonggak formalisasi pengelolaan wakaf yang 

lebih akuntabel. Selain itu, pembentukan Badan Wakaf Indonesia (BWI) menjadi 

langkah strategis untuk mengawasi serta mendorong profesionalisme para nazhir 

(pengelola wakaf). Dukungan dari berbagai lembaga keuangan syariah pun turut 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

37  

memperkuat ekosistem wakaf, terutama dalam memfasilitasi penghimpunan wakaf 

tunai dari masyarakat. 

 

Dalam dimensi ekonomi makro, wakaf memiliki peran krusial sebagai 

instrumen pengentasan kemiskinan melalui pemberdayaan umat. Melalui pengelolaan 

yang produktif, surplus wakaf dapat dialokasikan untuk pembiayaan usaha mikro, 

pembangunan fasilitas kesehatan dan pendidikan yang terjangkau, serta berbagai 

program sosial yang berdampak jangka panjang. Integrasi antara dana wakaf dengan 

sektor riil diharapkan mampu menciptakan kemandirian ekonomi bagi masyarakat 

kurang mampu, sehingga wakaf tidak lagi sekadar menjadi ibadah ritual, melainkan 

pilar kekuatan ekonomi nasional. 

 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

lebih dalam mengenai dinamika perkembangan wakaf di Indonesia, baik dari sisi 

historis maupun regulasi yang berlaku. Secara khusus, artikel ini akan 

mendeskripsikan implementasi wakaf tanah, wakaf tunai, dan wakaf produktif serta 

menganalisis sejauh mana kontribusi nyata instrumen ini dalam menekan angka 

kemiskinan. Melalui pemahaman yang komprehensif terhadap konsep dan regulasi, 

diharapkan penelitian ini dapat memberikan gambaran mengenai optimalisasi potensi 

wakaf demi mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan ekonomi berkelanjutan. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Perkembangan Wakaf di Indonesia 

Perkembangan wakaf di Indonesia memiliki perjalanan historis yang panjang 

dan mengalami transformasi signifikan, mulai dari praktik keagamaan tradisional 

hingga menjadi instrumen ekonomi modern yang diatur secara hukum nasional. 

Wakaf di Indonesia tidak hanya menjadi bagian dari praktik ibadah individual, tetapi 

juga berkembang sebagai sistem sosial-ekonomi yang berperan dalam pembangunan 

dan kesejahteraan masyarakat.1 

1. Sejarah Awal Wakaf di Indonesia 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

38  

Pada awal masuknya Islam ke Nusantara, sekitar abad ke-13 Masehi, wakaf 

diterapkan secara sederhana oleh para ulama, raja, dan masyarakat muslim sebagai 

bentuk ibadah dan amal sosial. Wakaf pada masa itu umumnya diberikan dalam 

bentuk tanah untuk mendirikan masjid, surau, pesantren, madrasah, dan makam 

ulama. Pengelolaan wakaf dilakukan secara personal dan berbasis kepercayaan, di 

mana wakif mempercayakan pengelolaannya kepada tokoh agama, keluarga, atau 

ulama setempat. Meskipun belum ada sistem hukum formal, praktik ini memiliki 

dampak besar terhadap penyebaran Islam dan penguatan lembaga pendidikan Islam 

di Nusantara. 

Contoh sejarah wakaf klasik yang masih dapat ditemukan adalah Tanah Wakaf 

Masjid Agung Demak, Wakaf Kesultanan Banten, dan tanah pesantren di Jawa Timur 

dan Sumatera, yang berfungsi sebagai pusat dakwah dan pendidikan Islam. Dengan 

demikian, sejak awal, wakaf telah menjadi sarana sosial keagamaan yang strategis 

dalam memperkuat struktur sosial umat Islam di Indonesia. 

2. Wakaf pada Masa Kolonial Belanda 

Memasuki masa kolonial Belanda, praktik wakaf mulai mendapatkan 

perhatian administratif dari pemerintah kolonial.2 Belanda tidak mengintervensi 

aspek teologis wakaf, namun mereka mulai menerapkan sistem pencatatan dan 

kontrol administratif terhadap tanah keagamaan. Sejak awal abad ke-20, diterbitkan 

beberapa peraturan tanah dan keagamaan untuk mengatur status hukum tanah 

wakaf. 

Meskipun tujuan utama kebijakan kolonial ini adalah pengawasan 

administratif dan kontrol terhadap aset umat Islam, bukan pemberdayaan, namun 

dampaknya cukup signifikan dalam hal pencatatan aset wakaf. Sayangnya, banyak 

aset wakaf yang belum terdokumentasi secara baik, sehingga menimbulkan berbagai 

sengketa kepemilikan tanah wakaf di masa berikutnya. Pada fase ini, wakaf masih 

berfungsi untuk kegiatan sosial- keagamaan, seperti pembangunan masjid dan 

lembaga pendidikan, tetapi belum berkembang ke arah produktivitas ekonomi umat. 

3. Perkembangan Wakaf Pasca Kemerdekaan 

Setelah Indonesia merdeka, perhatian terhadap wakaf semakin meningkat. 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

39  

Pemerintah melalui Departemen Agama (kini Kementerian Agama) mulai menyusun 

kebijakan dan regulasi formal tentang perwakafan. Langkah penting diambil dengan 

diterbitkannya Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1977 tentang Perwakafan 

Tanah Milik, yang menjadi regulasi pertama mengenai tata cara pelaksanaan wakaf 

secara resmi di Indonesia. 

Peraturan tersebut mengatur tentang ikrar wakaf, pencatatan tanah wakaf, 

serta peran nazhir sebagai pengelola. Dengan adanya regulasi ini, pemerintah mulai 

memberikan kepastian hukum terhadap tanah wakaf. Namun, dalam praktiknya, 

pengelolaan wakaf masih didominasi bentuk konsumtif, seperti pembangunan 

tempat ibadah, sekolah, dan makam, sementara pengelolaan produktif belum banyak 

berkembang karena keterbatasan kapasitas nazhir dan rendahnya literasi 

masyarakat terhadap wakaf produktif. 

4. Era Reformasi dan Modernisasi Wakaf 

Transformasi besar dalam sistem perwakafan terjadi pada awal abad ke-21 

dengan diterbitkannya Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dan 

Peraturan Pemerintah Nomor 42 Tahun 2006 sebagai aturan pelaksanaannya. UU ini 

memperluasdefinisi objek wakaf, yang tidak hanya mencakup tanah, tetapi juga uang 

(wakaf tunai), logam mulia, surat berharga syariah, hak kekayaan intelektual, dan aset 

bergerak lainnya. 

Undang-undang ini juga mengatur secara jelas peran nazhir, baik individu, 

organisasi, maupun lembaga, yang wajib mengelola wakaf secara profesional, 

produktif, dan transparan. Sebagai bentuk kelembagaan nasional, pemerintah 

membentuk Badan Wakaf Indonesia (BWI) pada tahun 2007 berdasarkan amanat 

undang-undang. BWI berfungsi sebagai lembaga independen yang bertugas 

membina, mengembangkan, dan mengawasi pengelolaan wakaf di Indonesia agar 

lebih akuntabel dan berorientasi pemberdayaan ekonomi umat. 

5. Inovasi Wakaf Produktif dan Digitalisasi Wakaf 

Seiring berkembangnya sistem ekonomi syariah dan teknologi finansial, 

paradigma wakaf di Indonesia mengalami perubahan dari sifat konsumtif menuju 

produktif. Konsep wakaf produktif memungkinkan aset wakaf dikelola untuk 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

40  

menghasilkan manfaat ekonomi yang berkelanjutan, seperti pengembangan rumah 

sakit, lembaga pendidikan, hotel syariah, pusat perdagangan umat, hingga pembiayaan 

UMKM. 

Selain itu, wakaf tunai (cash waqf) yang telah mendapat legitimasi melalui 

Fatwa MUI Nomor 2 Tahun 2002 semakin memperluas partisipasi masyarakat. 

Masyarakat kini dapat berwakaf dalam jumlah kecil, tanpa harus memiliki tanah atau 

properti, karena dana wakaf dapat dikumpulkan dan dikelola secara kolektif melalui 

lembaga keuangan syariah. 

Dalam beberapa tahun terakhir, muncul pula inovasi wakaf digital melalui 

platform crowdfunding dan fintech syariah. Sistem ini mempermudah masyarakat 

untuk menyalurkan wakaf secara online dengan nominal fleksibel, laporan 

transparan, dan pengawasan digital. Integrasi antara lembaga wakaf dan sistem 

perbankan syariah semakin memperkuat posisi wakaf sebagai instrumen ekonomi 

Islam modern. 

6. Tantangan dan Arah Pengembangan 

Meski perkembangan wakaf di Indonesia menunjukkan kemajuan pesat, 

tantangan masih dihadapi dalam beberapa aspek, antara lain: 

1. Kapasitas manajerial sebagian nazhir yang belum optimal. 

2. Pendataan aset wakaf yang belum terdigitalisasi secara menyeluruh. 

3. Literasi masyarakat tentang wakaf produktif yang masih rendah. 

4. Belum maksimalnya sinergi antara pemerintah, BWI, lembaga keuangan 

syariah, dan masyarakat. 

Oleh karena itu, upaya strategis diperlukan melalui penguatan regulasi, 

pelatihan nazhir profesional, digitalisasi aset wakaf, serta kolaborasi dengan sektor 

keuangan syariah. Dengan demikian, wakaf tidak hanya menjadi instrumen ibadah 

yang bersifat spiritual, tetapi juga pilar pembangunan ekonomi nasional yang 

berkelanjutan dan inklusif bagi kesejahteraan umat. 

 

B. Bentuk-bentuk Wakaf di Indonesia: Wakaf Tanah, Wakaf Tunai, dan Wakaf 

Produktif 

Wakaf di Indonesia memiliki ragam bentuk sesuai perkembangan kebutuhan 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

41  

masyarakat dan sistem hukum nasional. Secara umum, bentuk wakaf dapat 

diklasifikasikan ke dalam wakaf benda tidak bergerak, benda bergerak, dan wakaf 

hak. Namun, dalam konteks perkembangan modern yang relevan dengan 

pemberdayaan ekonomi umat, tiga bentuk wakaf yang paling dominan dan strategis 

di Indonesia adalah wakaf tanah, wakaf tunai, dan wakaf produktif. Ketiganya 

mencerminkan evolusi pemanfaatan wakaf dari model tradisional ke model modern 

yang berorientasi pada kemaslahatan ekonomi dan sosial yang berkelanjutan. 

1. Wakaf Tanah 

Wakaf tanah merupakan bentuk wakaf paling tua dan paling banyak ditemukan 

di Indonesia. Pada masa awal perkembangan Islam di Nusantara, wakaf tanah 

digunakan untuk pembangunan fasilitas keagamaan seperti masjid, pesantren, 

madrasah, makam ulama, dan sarana sosial keagamaan lainnya. Aset wakaf tanah 

menjadi fondasi bagi perkembangan lembaga pendidikan Islam tradisional, termasuk 

pondok pesantren yang sebagian besar berdiri di atas tanah wakaf. 

Hingga saat ini, wakaf tanah tetap menjadi bentuk wakaf yang dominan, baik 

secara historis maupun secara administratif. Pemerintah melalui Badan Pertanahan 

Nasional (BPN) dan Kementerian Agama menyediakan mekanisme sertifikasi tanah 

wakaf untuk menjaga legalitas dan mencegah sengketa. Namun, tantangan yang 

masih dihadapi adalah banyaknya tanah wakaf yang belum tersertifikasi atau belum 

dimanfaatkan secara optimal. Sebagian tanah wakaf masih difungsikan hanya untuk 

sarana ibadah, bukan untuk pemberdayaan ekonomi, karena keterbatasan kapasitas 

pengelola (nazhir) dan minimnya pemahaman tentang potensi wakaf produktif pada 

aset tanah. 

2. Wakaf Tunai (Cash Waqf) 

Wakaf tunai adalah bentuk wakaf yang dilakukan dalam bentuk uang, dan 

menjadi salah satu inovasi terpenting dalam pengembangan wakaf modern. Wakaf 

uang memungkinkan partisipasi masyarakat lebih luas karena tidak mensyaratkan 

aset yang besar. Dengan wakaf tunai, seseorang dapat berwakaf mulai dari nominal 

kecil, sehingga memperluas akses masyarakat dalam melaksanakan ibadah wakaf. 

Legalitas wakaf tunai di Indonesia diperkuat melalui Fatwa Majelis Ulama 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

42  

Indonesia (MUI) tahun 2002 dan selanjutnya diperjelas dalam Undang-Undang No. 

41 Tahun 2004. Wakaf tunai kemudian dikelola oleh lembaga keuangan syariah 

penerima wakaf uang (LKSPWU) seperti bank syariah dan lembaga wakaf yang 

ditunjuk. Dana wakaf ini dapat diinvestasikan dalam instrumen syariah, kemudian 

hasil pengembangannya disalurkan kepada mustahik atau program kemaslahatan 

umum.4 

Wakaf tunai merupakan solusi strategis untuk pengembangan program 

ekonomi umat, seperti pembiayaan usaha mikro, bantuan sekolah dan rumah sakit 

berbasis wakaf, program sosial ekonomi, serta digital fundraising melalui platform 

wakaf online. Dengan adanya teknologi finansial, wakaf tunai berkembang menjadi 

wakaf digital, yang memudahkan masyarakat untuk berwakaf dengan sistem 

transparansi dan pelaporan real- time. 

3. Wakaf Produktif 

Wakaf produktif adalah model pengelolaan wakaf di mana aset wakaf, baik 

tanah maupun dana, dikembangkan secara produktif sehingga menghasilkan 

keuntungan untuk kemaslahatan umat. Dalam wakaf produktif, aset tidak hanya 

digunakan untuk konsumtif seperti pembangunan masjid atau sekolah, tetapi dikelola 

sebagai sumber pendapatan melalui usaha yang halal dan sesuai prinsip syariah. 

Bentuk wakaf produktif di Indonesia mencakup pembangunan rumah sakit 

wakaf, minimarket wakaf, gedung usaha, hotel syariah, lahan pertanian wakaf, hingga 

pengembangan UMKM berbasis dana wakaf. Model ini memungkinkan wakaf menjadi 

instrumen keberlanjutan ekonomi (sustainable waqf economy), tidak hanya 

berfungsi sebagai ibadah tetapi juga sebagai sumber daya ekonomi yang memberikan 

manfaat jangka panjang. 

Keberadaan Badan Wakaf Indonesia (BWI) menjadi tonggak penting dalam 

memperkuat implementasi wakaf produktif melalui pembinaan nazhir, sertifikasi 

kompetensi pengelola wakaf, dan kerja sama dengan pemerintah, bank syariah, serta 

lembaga filantropi Islam. Tantangan wakaf produktif saat ini adalah peningkatan 

kapasitas manajemen, transparansi, dan pemanfaatan teknologi agar wakaf dapat 

dimaksimalkan sebagai instrumen pembangunan ekonomi umat dan pengentasan 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 35 - 42 

 

 

 
 

43  

kemiskinan. 

Dengan demikian, ketiga bentuk wakaf ini tidak hanya mencerminkan peran 

agama dalam kehidupan sosial masyarakat Indonesia, tetapi juga menunjukkan 

bagaimana nilai-nilai Islam dapat diintegrasikan dalam pembangunan ekonomi dan 

sosial yang berkelanjutan. Transformasi dari wakaf tradisional berbasis tanah 

menuju wakaf tunai dan wakaf produktif menandai pergeseran paradigma menuju 

pengelolaan wakaf modern yang lebih profesional, inklusif, dan berbasis 

pemberdayaan. 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

35 

 

C. Regulasi yang Mengatur Wakaf di Indonesia 

Regulasi wakaf di Indonesia mengalami perkembangan bertahap seiring dengan 

dinamika sosial, kebutuhan masyarakat, serta tuntutan profesionalisasi pengelolaan wakaf. 

Pada tahap awal, praktik wakaf di Indonesia hanya mengacu pada tradisi keagamaan dan 

fiqh umat Islam, sehingga pencatatannya bersifat informal dan belum terstandardisasi 

secara administratif. Namun, memasuki era modern, pemerintah mulai mengembangkan 

kerangka hukum formal untuk memastikan pengelolaan wakaf yang tertib, transparan, dan 

mempunyai kepastian hukum. 

1. Perkembangan Regulasi Wakaf Sebelum Undang-Undang 

Sebelum adanya regulasi nasional, pengaturan wakaf di Indonesia didasarkan pada 

hukum adat dan fiqh klasik. Instrumen hukum formal pertama yang mengakui wakaf muncul 

pada masa kolonial, yaitu Ordonansi Wakaf tahun 1905 dan 1931, yang mengatur 

pendaftaran tanah wakaf. Meskipun bersifat administratif, peraturan ini menjadi titik awal 

pengakuan hukum negara terhadap keberadaan wakaf.5 

Pasca kemerdekaan, pemerintah Indonesia memasukkan aturan wakaf dalam 

berbagai kebijakan, antara lain: 

1. Instruksi Menteri Agama No. 1 Tahun 1954 tentang Perwakafan Tanah Milik 

2. Peraturan No. 1 Tahun 1978 tentang Rencana Pembangunan Wakaf 

3. Kompilasi Hukum Islam (KHI) Tahun 1991, Buku Ke-3 Bab VI mengatur wakaf lebih 

sistematis, termasuk syarat wakif, nadzir, dan objek wakaf 

KHI menjadi landasan hukum yang penting sebelum terbentuknya undang- undang 

wakaf modern. 

2. Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf 

Tonggak utama pengembangan hukum wakaf modern adalah UU No. 41/2004. 

Undang-undang ini memperluas cakupan wakaf yang sebelumnya hanya dikenal dalam 

bentuk benda tidak bergerak seperti tanah. UU ini menegaskan bahwa wakaf dapat 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

36 

berupa: 

1. Tanah dan bangunan 

2. Uang (wakaf tunai) 

3. Logam mulia 

4. Surat berharga syariah 

5. Hak sewa, hak kekayaan intelektual, dan hak lainnya 

 

UU ini mengatur struktur kelembagaan wakaf, kedudukan nadzir, proses 

penyerahan dan pengadministrasian, serta kewajiban pelaporan dan pengawasan. 

Pengelolaan wakaf dalam UU ini diarahkan pada prinsip keberlanjutan, kemaslahatan 

publik, dan profesionalisme. 

3. PP No. 42 Tahun 2006 tentang Pelaksanaan Wakaf 

Untuk menindaklanjuti UU Wakaf, pemerintah menerbitkan Peraturan Pemerintah 

No. 42/2006. PP ini berfungsi sebagai pedoman teknis, meliputi: 

1. Tata cara ikrar wakaf 

2. Tugas Pejabat Pembuat Akta Ikrar Wakaf (PPAIW) 

3. Mekanisme pencatatan administrasi wakaf 

4. Pengelolaan dan pemanfaatan aset wakaf 

5. Ketentuan pengawasan dan pelaporan 

Regulasi ini memperjelas sistem pencatatan wakaf melalui Kementerian Agama dan 

Badan Pertanahan Nasional (BPN).6 

4. Peran Fatwa MUI dan Bank Syariah 

Selain regulasi negara, pengembangan wakaf modern tidak lepas dari peran ulama 

dan lembaga keuangan syariah. Fatwa MUI tahun 2002 tentang Wakaf Uang merupakan 

legitimasi awal bagi implementasi wakaf tunai, yang kemudian diperkuat oleh UU 41/2004. 

Setelah fatwa tersebut, bank syariah ditunjuk sebagai Lembaga Keuangan Syariah 

Penerima Wakaf Uang (LKSPWU), sehingga membuka peluang lebih besar bagi masyarakat 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

37 

untuk berwakaf secara fleksibel, transparan, dan terstruktur. 

5. Pembentukan Badan Wakaf Indonesia (BWI) 

UU 41/2004 juga melahirkan Badan Wakaf Indonesia (BWI) sebagai lembaga 

independen yang bertanggung jawab melakukan: 

1. Pembinaan nadzir 

2. Pengawasan dan sertifikasi nadzir profesional 

3. Pengembangan aset wakaf produktif 

4. Koordinasi nasional program wakaf 

 

BWI berfungsi sebagai regulator non-pemerintah yang memastikan pengelolaan 

wakaf sesuai syariah dan prinsip tata kelola modern. 

6. Tantangan Implementasi Regulasi Wakaf 

Meskipun kerangka regulasi wakaf di Indonesia tergolong lengkap, tantangan 

implementasi masih terdapat dalam berbagai aspek, seperti: 

1. Banyak tanah wakaf belum bersertifikat 

2. Minimnya literasi masyarakat mengenai wakaf produktif 

3. Kapasitas nadzir yang belum merata 

4. Perlu penguatan sistem digital, monitoring, dan transparansi laporan 

 

Oleh karena itu, salah satu prioritas pemerintah dan lembaga wakaf adalah 

peningkatan kualitas manajemen wakaf melalui pendidikan, digitalisasi, dan kolaborasi 

sektor publik-swasta. 

 

D. Peran Wakaf dalam Pengentasan Kemiskinan 

Wakaf merupakan salah satu instrumen ekonomi Islam yang memiliki peran 

penting dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat dan mengurangi tingkat 

kemiskinan. Secara konseptual, wakaf adalah penahanan harta yang bernilai ekonomi 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

38 

untuk dimanfaatkan bagi kepentingan umum sesuai dengan syariat Islam. Harta wakaf 

bersifat produktif, artinya manfaat dari hasil pengelolaannya terus mengalir dan dapat 

digunakan untuk kepentingan sosial, ekonomi, dan kemaslahatan umat. 

1. Wakaf sebagai Instrumen Ekonomi Sosial 

Wakaf memiliki peran strategis dalam pemerataan kesejahteraan ekonomi. Berbeda 

dengan sedekah atau zakat yang bersifat konsumtif, wakaf memiliki nilai keberlanjutan 

karena aset yang diwakafkan tidak boleh habis, melainkan dikelola agar menghasilkan 

manfaat jangka panjang. 

Hasil pengelolaan wakaf dapat digunakan untuk: 

 

1. Menyediakan modal usaha bagi masyarakat miskin, 

2. Memberikan beasiswa pendidikan, 

3. Menyediakan layanan kesehatan gratis, 

4. Membangun sarana publik seperti pasar, sekolah, dan rumah sakit, serta 

5. Mengembangkan kegiatan ekonomi umat berbasis produktif. 

Dengan demikian, wakaf berfungsi sebagai sarana redistribusi kekayaan dan 

pemberdayaan ekonomi umat. 

2. Sejarah Perkembangan Wakaf di Indonesia 

Wakaf telah dikenal di Indonesia sejak masa awal penyebaran Islam pada abad ke-

13. Pada masa kerajaan Islam seperti Demak, Mataram, dan Aceh, wakaf digunakan untuk 

membangun masjid, pesantren, dan sarana pendidikan. Aset-aset wakaf menjadi penopang 

penting bagi keberlangsungan lembaga keagamaan dan sosial masyarakat. 

Setelah Indonesia merdeka, pengelolaan wakaf mulai diatur secara hukum. Tonggak 

awalnya adalah Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1977 tentang Perwakafan Tanah 

Milik, yang menata pencatatan dan pengawasan tanah wakaf. 

Kemudian, perkembangan besar terjadi dengan lahirnya Undang-Undang Nomor 41 

Tahun 2004 tentang Wakaf, yang memperluas objek wakaf tidak hanya pada tanah, tetapi 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

39 

juga wakaf uang, logam mulia, dan aset bergerak lainnya. 

 

Peraturan ini disempurnakan dengan Peraturan Pemerintah Nomor 42 Tahun 2006, 

yang menekankan pengelolaan wakaf secara profesional dan produktif. 

Sejak itu, konsep wakaf produktif mulai berkembang di Indonesia, yaitu mengelola 

harta wakaf secara bisnis syariah agar hasilnya digunakan untuk kepentingan sosial seperti 

pengentasan kemiskinan. 

3. Hukum Wakaf di Indonesia 

Dalam sistem hukum nasional, dasar pelaksanaan wakaf diatur melalui: 

1. UU No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf, 

2. PP No. 42 Tahun 2006 tentang Pelaksanaan UU Wakaf, dan 

3. Peraturan Badan Wakaf Indonesia (BWI) yang mengatur tata kelola lembaga 

wakaf. 

Selain itu, secara syariah, dasar hukum wakaf bersumber dari: 

 

1. Al-Qur’an, misalnya dalam Surah Al-Baqarah ayat 261 tentang ganjaran orang yang 

berinfak di jalan Allah, dan 

2. Hadis Nabi SAW, yang menyebutkan bahwa salah satu amal yang tidak terputus 

pahalanya adalah sedekah jariyah (wakaf). 

Dengan dasar tersebut, wakaf di Indonesia memiliki kekuatan hukum yang sah, baik 

secara agama maupun secara negara. 

4. Peran Wakaf dalam Pengentasan Kemiskinan 

 

Wakaf berperan penting dalam pengentasan kemiskinan karena mampu 

menciptakan sistem ekonomi berbasis pemberdayaan. Berikut beberapa bentuk peran 

wakaf dalam konteks ini: 

1. Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

40 

Wakaf produktif dapat dikelola untuk membiayai usaha mikro dan kecil tanpa 

bunga. Hal ini membantu masyarakat miskin memperoleh modal usaha, meningkatkan 

pendapatan, dan menciptakan kemandirian ekonomi. 

 

2. Pendidikan dan Pelatihan 

Lembaga pendidikan berbasis wakaf memberikan akses pendidikan gratis atau 

murah bagi keluarga tidak mampu. Dengan peningkatan kualitas pendidikan, masyarakat 

miskin memiliki peluang lebih besar untuk keluar dari kemiskinan. 

3. Layanan Kesehatan 

Rumah sakit wakaf menyediakan layanan kesehatan terjangkau atau gratis bagi 

masyarakat yang kurang mampu, sehingga meringankan beban ekonomi keluarga miskin. 

4. Pengembangan Infrastruktur Sosial 

Tanah wakaf dapat dimanfaatkan untuk membangun fasilitas sosial seperti rumah 

susun, pasar rakyat, dan pusat pelatihan kerja yang mendukung peningkatan kesejahteraan 

masyarakat. 

5. Penguatan Ketahanan Sosial dan Perekonomian Umat 

Dengan adanya wakaf, beban sosial masyarakat dapat berkurang karena dana wakaf 

membantu penyediaan kebutuhan dasar, sekaligus memperkuat solidaritas sosial 

antarumat. 

Kesimpulan 

Wakaf memiliki potensi besar dalam mengentaskan kemiskinan apabila dikelola 

secara profesional, transparan, dan produktif. Dalam sejarahnya, wakaf di Indonesia telah 

berevolusi dari bentuk tradisional menjadi instrumen ekonomi modern yang diatur oleh 

hukum nasional. 

Melalui konsep wakaf produktif, aset wakaf dapat menjadi sumber pendanaan 

berkelanjutan untuk pemberdayaan ekonomi masyarakat miskin, pembangunan sosial, 

pendidikan, dan kesehatan. 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

41 

Dengan demikian, wakaf tidak hanya memiliki nilai ibadah, tetapi juga berperan 

sebagai alat strategis dalam mewujudkan kesejahteraan sosial dan mengurangi 

kesenjangan ekonomi di Indonesia. 

 

Daftar Pustaka 

Asshiddiqie, Jimly. (2006). Konstitusi dan Konstitusionalisme Indonesia. Jakarta: 

 Konstitusi Press. 

Asshiddiqie, Jimly. (2009). Green Constitution: Nuansa Hijau Undang-Undang Dasar 

 Negara Republik Indonesia Tahun 1945. Jakarta: Rajawali Pers. 

Asshiddiqie, Jimly. (2010). Hukum Tata Negara dan Pilar-Pilar Demokrasi. Jakarta: 

 Konstitusi Press. 

Boedi Harsono. (2008). Hukum Agraria Indonesia: Sejarah Pembentukan Undang-

 Undang Pokok Agraria, Isi, dan Pelaksanaannya. Jakarta: Djambatan. 

Hadikusuma, Hilman. (2003). Pengantar Ilmu Hukum Adat Indonesia. Bandung: Mandar 

 Maju. 

Kaelan. (2017). Filsafat Pancasila: Pandangan Hidup Bangsa Indonesia. Yogyakarta: 

 Paradigma. 

Koentjaraningrat. (1990). Kebudayaan, Mentalitas, dan Pembangunan. Jakarta: 

 Gramedia Pustaka Utama. 

Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia. (2003). Putusan Nomor 001-021-022/PUU-

 I/2003 tentang Pengujian Undang-Undang Ketenagalistrikan. Jakarta: MKRI. 

Notohamidjojo, O. (1970). Makna Hukum dalam Masyarakat. Jakarta: Badan Penerbit 

 Kristen (BPK) Gunung Mulia. 

Pound, Roscoe. (1959). Jurisprudence. St. Paul: West Publishing Co. 

Rahardjo, Satjipto. (2000). Ilmu Hukum. Bandung: Citra Aditya Bakti. 

Rahardjo, Satjipto. (2009). Hukum Progresif: Sebuah Sintesa Hukum Indonesia. 

 Yogyakarta: Genta Publishing. 



           

PALUM: JOURNAL OF ISLAMIC COMMUNITY 

DEVELOPMENT 
Vol. 1 No. 1, Desember 2025, pp. 19 - 34 

 

 
 

42 

Sidharta, Bernard Arief. (2006). Refleksi tentang Struktur Ilmu Hukum: Sebuah 

 Penelitian tentang Fundasi Kefilsafatan dan Sifat Keilmuan Ilmu Hukum sebagai 

 Landasan Pengembangan Ilmu Hukum Nasional Indonesia. Bandung: Mandar  Maju. 

Soepomo. (1982). Bab-Bab tentang Hukum Adat. Jakarta: Pradnya Paramita. 

Sunggono, Bambang. (2015). Metodologi Penelitian Hukum. Jakarta: Rajawali Pers. 

Van Vollenhoven, Cornelis. (1933). Het Adatrecht van Nederlandsch-Indië (Hukum Adat 

 Hindia Belanda). Leiden: E.J. Brill. 

Widjaja, H. (2011). Hak Ulayat dan Hak Perorangan Atas Tanah dalam Perspektif  UUPA. 

Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. 

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1960 tentang Peraturan Dasar Pokok-Pokok Agraria 

 (UUPA). 

Undang-Undang Nomor 41 Tahun 1999 tentang Kehutanan. 

 


