
MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

Konsep Al-Rizq Perspektif Al-Qur’an 

 
Abi Waqqosh  

STAI Syekh H.Abdul Halim Hasan Al Ishlahiyah, Binjai, Email: abiwaqqosh@ishlahiyah.ac.id 

 

 
ABSTRAK  

Tujuan artikel ini adalah untuk mengetahui caranya konsep al-rizq dalam perspektif Al-Qur'an. Al-Rizq sering 

dikaitkan dengan kekayaan atau penghasilan yang diperoleh seseorang. Dalam ekonomi konvensional, kesejahteraan 

saja disesuaikan dengan pendapatan masyarakatnya. Sementara itu, dalam ekonomi Islam ada konsep Al-rizq di 

mana pendapatan adalah dibahas secara keseluruhan sehingga dapat diketahui yang satu haq dan mana yang batil. 

Dalam studi ini penulis menggunakan metode sastra belajar dengan mempelajari berbagai referensi buku serta hasil 

serupa penelitian sebelumnya yang bermanfaat untuk memperoleh landasan teori dari masalah yang akan diteliti. 

Hasilnya menunjukkan bahwa dalam Al-Qur'an arti rezeki bukan hanya terlihat secara material, seperti makanan, 

buah-buahan atau pakaian yang bisa digunakan. Selain itu, konsep rezeki menurut Al-Qur'an adalah segala sesuatu 

yang diberikan Allah kepada manusia baik berwujud maupun tidak berwujud yang dapat bermanfaat dirinya dan 

orang lain. Cara mendapatkan yang mana harus sesuai dengan syariat islam. 

 

Kata kunci: Konsep Al-Rizq, Perspektif Al-Qur’an  

 

 

 

I. PENDAHULUAN 

Dalam bermuamalah, tidak akan pernah 

lepas ikatan permasalahan yang terjadi antar 

manusia. Baik itu permasalahan yang 

berhubungan dengan akhlak antara manusia, 

maupun yang berkaitan dengan berbagai 

transaksi yang menghasilkan untung rugi seperti 

jual-beli, sewa- menyewa maupun utang-piutang. 

Oleh karena itu setiap manusia haruslah 

memahami hukum yang mengikuti dalam setiap 

transaksi yang dilakukan seperti halal-haram, 

mubah, maupun makruh. Begitu pula dengan 

factor pemahamannya yang berkaitan dengan 

masalah dasar tentang hakikat rezeki. 

Pemaknaan hakikat rezeki tak jarang 

menjadi perdebatan yang dapat mempengaruhi 

nilai-nilai dalam masyarakat. Mulai dari 

spekulasi ringan yang bersifat materialis bahwa 

rezeki merupakan pendapatan dari hasil usaha 

atau hingga merembet pada kepercayaan bahwa 

rezeki adalah Kuasa Tuhan yang dapat diperoleh 

tanpa usaha manusia. 

Konsep rezeki memang seharusnya 

menjadi pembahasan yang serius, apalagi rezeki 

seringkali terkait dengan persoalan ekonomi. 

Namun, sayangya konsep rezeki jarang sekali 

dibahas oleh para ahli-ahli ekonom. Konsep 

rezeki hanya muncul pada bagian-bagian yang 

membahas tentang penghasilan, kebutuhan 

ataupun hak milik saja. Yang mana semuanya 

hanya dikaitkan dengan peran manusia sebagai 

pengelola sumber daya Alam. Adapun menurut 

Ibn Khaldun wujud peranan manusia itu 

menghasilkan suatu nilai yang ditimbulkan oleh 

hasil kerja (Nuruddin, 2010) 

Untuk menelaah makna Rezeki secara 

lebih mendalam maka diperlukan diskursus yang 

membahas mengenai rezeki ini melalui nilai-nilai 

yang fundamental. Islam sebagai agama 

Rahmattan Lil Alamin membahas segala 

persoalan kehidupan secara Kaffah, termasuk 

pembahasan mengenai hakikat Rezeki. 

Diharapkan dengan menelaah nilai-nilai Al-

Qur’an maka didapati perumusan konsep rezeki 

yang lebih luas dan substantif. Yang mana 

perumusan itu dapat dijadikan solusi dari 

berbagai permasalahan kehidupan, terutama 

solusi pada persoalan ekonomi. 

Melihat urgensi pembahasan konsep 

rezeki sangat diperlukan, penulis mencoba 

menganalisis hakikat rezeki dalam pemaknaan 

literature Al-Qur’an. Didalam makalah ini 

terdapat sub-materi yang akan membahas 

mengenai defenisi Rezeki, Term Al-Rizq dalam 

Al- Qur’an dan juga Konsep Al-Rizq dalam Al-

Qur’an. Adapun tujuan dari makalah ini ialah 

menelaah Al-Qur’an melalui tafsir-tafsir yang 

dikaji dan dianalisis sehingga mendapatkan 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

kesimpulan bagaimana konsep rezeki menurut 

Al-Qur’an dan memahami rezeki dalam konteks 

ekonomi islam. Semoga makalah ini dapat 

menambah wawasan kita semua dalam 

memahami konsep rezeki. 

 

II. METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan 

jenis/pendekatan penelitian yang berupa Studi 

Kepustakaan (Library Research). Studi 

kepustakaan merupakan suatu studi yang 

digunakan dalam mengumpulkan informasi dan 

data dengan bantuan berbagai macam material 

yang ada di perpustakaan seperti dokumen, buku, 

majalah, kisah-kisah sejarah, dsb (Mardalis, 

1999). Pemilihan jenis penelitian ini didasarkan 

atas objek yang diteliti, yakni nash atau teks ayat-

ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan Konsep 

Al-Rizq Perspektif Al-Qur’an. 

Studi kepustakaan juga dapat 

mempelajari beberbagai buku referensi serta hasil 

penelitian sebelumnya yang sejenis yang berguna 

untuk mendapatkan landasan teori mengenai 

masalah yang akan diteliti (Jonathan, 2006).  

Studi kepustakaan juga berarti teknik 

pengumpulan data dengan melakukan 

penelaahan terhadap buku, literatur, catatan, serta 

berbagai laporan yang berkaitan dengan masalah 

yang ingin dipecahkan (Nazir, 2013).  Sedangkan 

menurut ahli lain studi kepustakaan merupakan 

kajian teoritis, referensi serta literatur ilmiah 

lainnya yang berkaitan dengan budaya, nilai dan 

norma yang berkembang pada situasi sosial yang 

diteliti.  

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Agar dapat memahami konsep rezeki, 

maka terlebih dahulu kita dapat memaknai kata 

“Rezeki” dalam berbagai defenisi. Secara umum 

Rezeki berarti segala sesuatu yang digunakan 

untuk memelihara kehidupan pemberian Tuhan 

yang berupa makanan ataupun nafkah. Dari 

pengertian tersebut dapat kita maknai bahwa 

rezeki tergambar secara material. 

Namun, dalam pemaknaan yang lain, 

Raghib mengatakan bahwa kata rizki diartikan 

sebagai pemberian, baik perkara duniawi maupun 

akhirat. Dan terkadang kata rizki memiliki makna 

bagian dan perumpamaan pada apa yang masuk 

ke tenggorokan dan dimakan oleh makhluk 

(Madhur, n.d.). Disini makna rezeki mulai 

meluas, rezeki bukan hanya pada apa yang dapat 

kita rasakan didunia seperti makanan, minuman, 

ataupun pendapatan. Namun juga rezeki yang 

dapat berupa jaminan Allah setelah hari akhir. 

Rezeki dalam Mu’jam Al-Wasith juga 

memiliki makna suatu hal yang bermanfaat. 

Apabila kata rizki berharakat kasrah memiliki arti 

sebagai apa yang direzekikan (Ibnu Faris, 1979).  

Pemaknaan kata rizki diatas memiliki dua pola 

yang berlainan, yang pertama bahwa rizki itu 

adalah apa yang bermanfaat dan disisi lain kata 

rizki memiliki arti sebagai apa yang di rizkikan 

kepada seseorang. Seperti halnya pakaian yang 

dapat digunakan ataupun makanan yang 

dibutuhkan seseorang, maka bentuk apa yang 

dirizkikan adalah seperti air hujan yang turun saat 

kekeringan. Hal ini juga disepakati oleh Ibnu 

Faris Al-Razi, yang mana beliau mengartikan 

bahwa rezeki merupakan suatu pemberian dari 

Allah (Ibnu Faris, 1979). 

Berdasarkan pandangan-pandangan 

diatas, dapat disimpulkan bahwa defenisi rezeki 

adalah apa yang Allah beri kepada makhluknya 

sehingga dapat dimanfaatkan seperti makanan 

yang bisa dimakan dan pakaian yang dapat 

digunakannya juga segala sesuatu yang dapat 

memenuhi kehidupannya. 

Untuk memahami bagaimana konsep 

rizki secara lebih mendalam, maka kita dapat 

menelusuri makna kata rizq di dalam Al-Qur’an 

seperti yang terurai pada sub-bab berikutnya. 

Kata Rizq berasal dari kata Razaqa-yarzuqu-

rizqan (Tarigan, 2012). Kata Rizki ini dengan 

semua turunannya telah disebut sebanyak 123 

kali di dalam Alquran. Dari 123 Kali itu 61 kali 

disebutkan dalam bentuk kata kerja (fi’il) seperti 

yang disebutkan dalam surat Al-ma’idah ayat 88, 

dan sebanyak 62 kali disampaikan dalam bentuk 

kata benda (ism) seperti yang terdapat pada Surah 

Al-baqarah ayat 60. 

Di dalam Alquran istilah rezeki 

mempunyai makna yang banyak. seperti 

diantaranya Al-Atha yaitu memiliki arti 

(pemberian/Anugerah) yang terdapat pada ayat 

berikut: 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

Artinya : (yaitu) orang-orang yang 

beriman pada yang gaib, menegakkan salat, dan 

menginfakkan sebagian rezeki yang Kami 

anugerahkan kepada mereka. 

Al-Tha’am yang memiliki arti makanan 

Artinya : Sampaikanlah kabar gembira 

kepada orang-orang yang beriman dan beramal 

saleh bahwa untuk mereka (disediakan) surga-

surga yang di bawahnya mengalir sungai-sungai. 

Setiap kali diberi rezeki buah-buahan darinya, 

mereka berkata, “Inilah rezeki yang diberikan 

kepada kami sebelumnya.” Mereka telah diberi 

(buah-buahan) yang serupa dan di sana mereka 

(memperoleh) pasangan-pasangan yang 

disucikan. Mereka kekal di dalamnya. 

1) Al-Fakihah yaitu Buah-buahan 

Artinya: Dia (Allah) menerimanya 

(Maryam) dengan penerimaan yang baik, 

membesarkannya dengan pertumbuhan yang 

baik, dan menyerahkan pemeliharaannya kepada 

Zakaria. Setiap kali Zakaria masuk menemui di 

mihrabnya, dia mendapati makanan di sisinya. 

Dia berkata, “Wahai Maryam, dari mana ini 

engkau peroleh?” Dia (Maryam) menjawab, “Itu 

dari Allah.” Sesungguhnya Allah memberi rezeki 

kepada siapa yang Dia kehendaki tanpa 

perhitungan. 

2) Al-Mathar yang berarti hujan 

Artinya : (Pada) pergantian malam dan 

siang serta rezeki yang diturunkan Allah dari 

langit, lalu dihidupsuburkannya bumi (dengan air 

hujan) sesudah matinya, dan pada perkisaran 

angin terdapat (pula) tanda-tanda (kebesaran 

Allah) bagi kaum yang mengerti. 

Artinya : Di langit terdapat pula (hujan 

yang menjadi sebab) rezekimu dan apa yang 

dijanjikan kepadamu. 

3) Al- Nafaqah yang berarti nafkah 

Artinya: Janganlah kamu serahkan 

kepada orang-orang yang belum sempurna 

akalnya harta (mereka yang ada dalam 

kekuasaan)-mu yang Allah jadikan sebagai 

pokok kehidupanmu. Berilah mereka belanja dan 

pakaian dari (hasil harta) itu dan ucapkanlah 

kepada mereka perkataan yang baik. 

Artinya: Ibu-ibu hendaklah menyusui 

anak-anaknya selama dua tahun penuh, bagi yang 

ingin menyempurnakan penyusuan. Kewajiban 

ayah menanggung makan dan pakaian mereka 

dengan cara yang patut. Seseorang tidak 

dibebani, kecuali sesuai dengan kemampuannya. 

Janganlah seorang ibu dibuat menderita karena 

anaknya dan jangan pula ayahnya dibuat 

menderita karena anaknya. Ahli waris pun seperti 

itu pula. Apabila keduanya ingin menyapih 

(sebelum dua tahun) berdasarkan persetujuan dan 

musyawarah antara keduanya, tidak ada dosa atas 

keduanya. Apabila kamu ingin menyusukan 

anakmu (kepada orang lain), tidak ada dosa 

bagimu jika kamu memberikan pembayaran 

dengan cara yang patut. Bertakwalah kepada 

Allah dan ketahuilah bahwa sesungguhnya Allah 

Maha Melihat apa yang kamu kerjakan. 

4) Al-Tsawab yang memiliki arti Pahala 

Artinya: Jangan sekali-kali kamu 

mengira bahwa orang-orang yang gugur di jalan 

Allah itu mati. Sebenarnya, mereka itu hidup dan 

dianugerahi rezeki di sisi Tuhannya. 

5) Al-Jannah yang berarti Surga. 

Artinya: Siapa di antara kamu (istri-istri 

Nabi) yang tetap taat kepada Allah dan Rasul- 

Nya dan mengerjakan amal saleh, niscaya Kami 

anugerahkan kepadanya pahala dua kali lipat dan 

Kami sediakan baginya rezeki yang mulia. 

6) Al- Syukr yaitu bersyukur 

Artinya: dan kamu menjadikan rezeki 

yang kamu terima (dari Allah) justru untuk 

mendustakan (Al-Qur’an)? 

 

A. TAFSIR SURAH AL-BAQARAH AYAT 

22 

Meskipun konsep rezeki tidak banyak 

dibahas oleh para ilmuwan, namun pembahasan 

mengenai rizki harusnya menjadi perhatian 

khusus. Sebab, konsep rezeki merupakan salah 

satu sub materi yang sangat menarik untuk dikaji. 

Al-Qur’an sebagai pedoman umat muslim, 

dipercaya memiliki pandangan untuk segala 

persoalan kehidupan. Terkhusus mengenai 

konsep rezeki ini, Al-Qur,an memberikan banyak 

permaknaan yang dapat diserap sehingga nilai-

nilai pandangan islam mengenai rezeki ini dapat 

di eksplorasi dan mungkin dapat diterapkan 

dalam kehidupan sehari-hari. Pandangan Al-

Qur’an mengenai konsep rezeki telah Allah 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

sampaikan dalam Surah Al-Baqarah ayat 22 

sebagai berikut: 

Artinya : (Dialah) yang menjadikan 

bagimu bumi (sebagai) hamparan dan langit 

sebagai atap, dan Dialah yang menurunkan air 

(hujan) dari langit, lalu Dia menghasilkan dengan 

(hujan) itu buah-buahan sebagai rezeki untuk 

kamu. Oleh karena itu, janganlah kamu 

mengadakan tandingan-tandingan bagi Allah, 

padahal kamu mengetahui. 

Menurut Ibnu Katsir, pada ayat ini 

dijelaskan bahwa Allah lah yang memberi nikmat 

kepada hamba-hambanya dengan menciptakan 

mereka dari tiada ke alam wujud, lalu 

melimpahkan mereka segala macam kenikmatan 

lahir dan batin. Allah menjadikan mereka bumi 

sebagai hamparan untuk mereka tinggal, yang 

mana kestabilan gunung-gunung diperkokoh dan 

menjadikan langit sebagai atap (Ad-Dimasyqi, 

2000).Dalam firman lain disebutkan: Artinya: 

Kami menjadikan langit sebagai atap yang 

terpelihara, tetapi mereka tetap berpaling dari 

tanda-tandanya (yang menunjukkan kebesaran 

Allah, seperti matahari dan bulan). 

Selanjutnya dijelaskan bahwa terdapat 

air hujan yang diturunkan oleh Allah. Yang mana 

maksud lafaz as-sama dalam ayat ini adalah awan 

yang datang pada saat diperlukan. Dengan hujan 

tersebut Allah menumbuhkan berbagai macam 

tumbuhan, yang menghasilkan bermacam-

macam buah-buahan, hal itulah yang dinamakan 

rezeki. 

Ditetapkan dalam ayat lainnya. Artinya: 

Allahlah yang menjadikan bumi untukmu sebagai 

tempat menetap dan langit sebagai atap. (Dia pula 

yang) membentukmu, lalu memperindah 

bentukmu, serta memberimu rezeki dari yang 

baik-baik. Demikianlah Allah Tuhanmu. 

Mahasuci Allah, Tuhan semesta alam. Tidak 

kalah menariknya yaitu penafsiran yang 

dipaparkan oleh.. dengan mengutip Imam 

Ali bin Husain ketika memahami hujan. 

Allah menurunkan hujan dari tempat yang tinggi 

agar air itu sampai ke gunung-gunung, dan juga 

lembah-lembah. Kemudian Allah membagi hujan 

dalam bentuk rintik-rintik dan yang lebat agar 

dapat diresap oleh tanah, Dan Dia tidak 

menurunkan secara langsung agar dapat menjaga 

tanaman. Kemudian ayat ini juga menyinggung 

masalah buah-buahan yang ada karena hujan 

yang terjadi, sebagai bentuk rezeki untuk 

manusia. Buah-buah yang keluar tersebut 

merupakan alas an bagi setiap hamba untuk 

bersyukur atas rahmat yang Allah berikan dan 

menjadi sebab untuk tunduk terhadap keesaan 

Allah Tuhan semesta alam jam yang dapat 

mengeluarkan kan berbagai makanan buah-

buahan akibat air yang tidak berwarna untuk 

dapat dikonsumsi oleh makhluk. Maka dari itu 

selanjutnya ayat ini dilanjutkan dengan maka 

kalian Janganlah mensekutukan Allah padahal 

kalian mengetahui (Tarigan, 2012). 

Allah menciptakan bumi dan langit 

beserta isinya adalah agar seluruh alam raya 

dapat bersahabat dengan manusia. Tetapi Allah 

juga tidak hanya menciptakan rezeki untuk 

manusia di dunia saja, namun juga memberi 

manusia rezeki di Akhirat seperti yang terdapat 

dalam surah Al-Baqarah ayat 25 : Artinya: 

Sampaikanlah kabar gembira kepada orang-

orang yang beriman dan beramal saleh bahwa 

untuk mereka (disediakan) surga-surga yang di 

bawahnya mengalir sungai-sungai. Setiap kali 

diberi rezeki buah-buahan darinya, mereka 

berkata, “Inilah rezeki yang diberikan kepada 

kami sebelumnya.” Mereka telah diberi (buah-

buahan) yang serupa dan di sana mereka 

(memperoleh) pasangan-pasangan yang 

disucikan. Mereka kekal di dalamnya. 

Al-Ghazali mengatakan bahwa setiap 

manusia tidak mampu memperkirakan keindahan 

kehidupan alam akhirat dengan pemikiran saat 

masih ada didunia. Sebab semua yang terjadi di 

akhirat bersifat ghaib sehingga tidak mudah 

dicerna oleh akhirat. Yang dapat kita mengerti 

adalah bahwa kita akan mendapatkan baik dari 

kelakuan baik yang kita lakukan selama di dunia 

(Gulen, 2011). 

Penafsiran As-Syirazi menafsirkan 

bahwa ayat diatas menyebutkan beragam jenis 

taman yang mana di bawahnya mengalir anak 

sungai, seperti tempat yang nyaman, pasangan 

yang baik, dan segala buah-buahan yang 

beraneka macam (Tarigan, 2012).  

Dari penafsiran diatas dapat dipahami 

bahwa sesungguhnya rezeki bukan hanya sesuatu 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

yang terlihat didunia namun apa yang Allah beri 

juga untuk akhirat. Namun, karena sifatnya yang 

ghaib, tidak ada seorang makhlukpun yang bias 

memastikan wujud rezeki seperti apa yang Allah 

berikan kepada hambanya di akhirat nanti. 

Namun, manusia bias mempercayai bahwa apa 

yang ia lakukan didunia akan mendapat balasan 

yang sesuai di akhirat nanti. 

Manusia dalam tugasnya sebagai 

pemimpin dimuka bumi haruslah mampu 

mengelola seluruh kekayaan di bumi agar dapat 

bermanfaat bagi kehidupannya. Namun 

terkadang dengan keterbatasan manusia itu 

membuat manusia tidak dapat mengekstraksi 

alam secara maksimal. Akibatnya, sering kali 

manusia tidak mendapatkan manfaat dari apa 

yang ia kelola dari hasil bumi. Bagi orang-orang 

yang seperti ini diwajibkan oleh Allah bagi orang 

yang mendapatkan rezeki untuk membagi 

rezekinya kepada mereka. Hal ini terdapat dalam 

Al-Qur’an surah Al-Baqarah ayat 254: 

Artinya: Wahai orang-orang yang 

beriman, infakkanlah sebagian dari rezeki yang 

telah Kami rezekikan kepadamu sebelum datang 

hari (Kiamat) yang tidak ada (lagi) jual beli 

padanya (hari itu), tidak ada juga persahabatan 

yang akrab, dan tidak ada pula syafaat. Orang-

orang kafir itulah orang-orang zalim. 

Menurut Quraish Shihab dalam tafsir Al-

Misbah dikatakan bahwa ayat diatas 

menyebutkan “Kami rezekikan kepada kamu” 

Yang mana maksud Kami disini adalah Allah 

swt. Penggunaan kata kami untuk menunjukkan 

Tuhan Yang Maha Esa memberikan isyarat 

bahwa perlu adanya keterlibatan manusia 

bersama dengan Allah dalam memperolehan 

rezeki itu. Penggunaan kata kami itu 

mengisyaratkan bahwa rezeki itu halal karena 

melibatkan Allah dalam memperolehnya. Selain 

itu rezeki sumbernya dari Allah., dan tidak ada 

yang mampu memperolehnya tanpa izin-Nya 

(Shihab, 2005). 

Maka dianjurkan untuk menafkahkan 

sebagian rezeki itu sebelum datang kematian dan 

hari  Kiamat.  Sebagaimana  dapat  kita  pahami  

 khullah,  yaitu  persahabatan  yang  amat  (خلة)

sangat akrab karena dengan cinta dan hati yang 

tulus. Kalau persahabatan yang sedekat itu saja 

tidak mampu memberikan bantuan, apalagi 

teman biasa. Ayat ini ditutup dengan kalimat 

“Dan orang-orang kafir itulah orang-orang yang 

zalim” untuk mengisyaratkan bahwa perselisihan 

dan bunuh membunuh setelah datangnya 

penjelasan dari para nabi, dapat mengantar 

mereka kepada kekufuran dan penganiayaan. 

Kenyataan menunjukkan kebenaran isyarat ini. 

Bukankah sekian banyak kelompok yang 

mengaku sama-sama mengikuti nabi tertentu, 

yang justru saling kafir mengkafirkan, sesat 

menyesatkan, menganiaya satu dengan yang 

lainnya, bahkan bunuh membunuh atas nama 

agama dan ajaran nabi yang mereka yakini? 

Lihatlah sejarah dan kenyataan yang dialami oleh 

umat beragama — Budha, Hindu, Yahudi, 

Kristen dan tidak terkecuali Islam. 

Dalam penafsiran yusuf ali dikatakan 

bahwa nafkahkanlah yaitu keluarkanlah sedekah 

atau berbuat baiklah, tetapi jangan pernah 

menimbunnya. Ajaran islam mengajarkan bahwa 

pekerjaan yang baik adalah segala pekerjaan yang 

bermanfaat bagi orang lain dan tidak memilih-

milihnya. Namun, kebaikan itu haruslah dengan 

niat yang baik dan tidak boleh dengan sesuatu 

niat yang buruk yang dapat merendahkan 

seseorang seperti hanya ingin pamer ataupun 

berpura-pura (Tarigan, 2012). 

Ayat tersebut diatas juga seperti 

menjelaskan bahwa kita hendaknya bersedekah 

dari rezeki yang kita peroleh. Sebab akan ada 

masa dimana sedekah sudah tidak lagi 

dibutuhkan orang-orang sebab mereka sudah 

tidak lagi membutuhkannya ataupun orang-orang 

sudah tidak lagi mementingkan perihal dunia. 

Jika dianalisis lebih mendalam maka 

didapati bahwa rezeki hanya dapat dirasakan oleh 

orang-orang yang memiliki iman dan beramal 

sholeh. Sebab orang-orang seperti itu yang dapat 

merasakan bagaimana hakikat rezeki yang 

diperoleh. Mereka menyadari bahwa manusia 

hanya diberi kepercayaan oleh Allah untuk 

mengelola sehingga rezeki yang diberikan 

kepadanya dapat bermanfaat. 

Setiap rezeki manusia telah dijamin oleh 

Allah Swt, hal ini tertuang didalam Al-Qur’an 

Surah Hud ayat 6: Artinya: Tidak satu pun hewan 

yang bergerak di atas bumi melainkan dijamin 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

rezekinya oleh Allah. Dia mengetahui tempat 

kediamannya dan tempat penyimpanannya. 

Namun, meskipun setiap rezeki manusia 

telah diatur oleh Allah SWT, ini bukan pula 

mengartikan bahwa setiap manusia dapat 

memperoleh rezeki tanpa melakukan usaha. 

Yang harus digaris bawahi adalah yang menjamin 

setiap manusia memperoleh rezeki adalah Allah 

SWT. Yang mana atas kehendak Nya telah diatur 

bagaimana tatanan kehidupan yang baik. Mulai 

dari aturan maupun hukum hingga kepada 

kemampuan dari pada setiap makhluk. 

Seseorang dapat merasakan lapar, haus, 

naluri dan kecenderungan semuanya adalah 

bentuk jaminan rezeki yang Allah berikan. 

Karena tanpa adanya hal itu manusia tidak akan 

terdorong untuk memenuhi kebutuhannya. 

Penggunaan kata dabbah atau yang memiliki arti 

hewan melata juga mengisyaratkan bahwa 

manusia tidak boleh hanya diam tanpa melakukan 

usaha yang cukup dengan memperhatikan 

hukum-hukum Allah. 

Dan dalam pandangan lain dari Munzir 

Qhohaf, ia mengatakan bahwa iman dan rezeki 

memiliki hubungan yang berbanding lurus, 

karena iman adalah sebab datangnya rezeki. Hal 

ini dapat dilihat dalam (Q.S Al-A’raf: 32, 96, 

128), (Q.S Yunus : 98), (Q.S Hud: 3), (Q.S Nuh: 

10- 12), (Q.S shaf: 9), (Q.S At-Thalaq: 2-3), (Q.S. 

Al-Jinn: 16), (Q.S Al-Ahzab:27), (Q.S. An-Nur: 

55), (Q.S: Al-Anbiyaa’:105), (Q.S Thoha: 132), 

(Q.S An-Nahl:114), (Q.S Al-Hajj:28). 

Begitu kompleks penyampaian Al-

Qur’an mengenai rezeki. Al-Qur’an memandang 

bahwa harta merupakan kebutuhan manusia yang 

sangat penting sehingga memberi batasan- 

batasan agar manusia tidak terjerumus pada 

penyimpangan baik dalam mencari rezeki 

ataupun dalam mengelolanya sehingga 

menyebabkan kerugian bagi diri sendiri ataupun 

masyarakat.  

 

 

B. RIZQ DALAM KONTEKS EKONOMI 

ISLAM 

Ekonomi islam atau yang biasa disebut 

dengan Ekonomi syariah sering kali digadang 

sebagai penengah dari masalah perekonomian 

konvensional yang kerap kali terjadi 

ketidakadilan. Manusia yang memiliki tugas 

sebagai khalifah dimuka bumi sudah menjadi 

fitrahnya untuk mendapatkan ataupun memberi 

keadilan. 

Tugasnya sebagai khalifah adalah agar 

manusia dapat mengelola sumber-sumber alam 

menjadi sesuatu yang bermanfaat. Maka 

perwujudan dari perannya sebagai khalifah 

tersebut adalah sesuatu yang diciptakan dari hasil 

kerja (Nuruddin, 2010). Jadi apa yang diusahakan 

manusia itu akan terlihat dari apa yang ia 

kerjakan. Dalam penafsiran dawam dituliskan 

bahwa Tuhan adalah sumber rezeki. Menurut 

Munzir Qhohaf rezeki Allah itu sangat luas dan 

sudah ditentukan. Hal ini tercantum dalam surah 

Al-Qur’an (Q.S.Abasa: 24-32), (Q.S Ar- Ra’d: 

26), (Q.S.Al-Ankabut: 60&62), (Q.S.Ar-Rum: 

37&40), (Q.S.Saba’: 24,36 &39), (Q.S.Fatir: 3), 

(Q.S. As-Syuara: 79), (Q.S.An-Nahml: 64), 

(Q.S.Gafir: 64), (Q.S.Al-Hazr:20), (Q.S.Az-

Zariyat:57-58), (Q.S.Ali-Imran:26-27),(Q.S.Al-

Isra’70), (Q.S.An-Nahl:75,114),(Q.S.Yunus:59), 

(Q.S.Yasin:47), (Q.S.Quraish:3-4). 

Tetapi rezeki itu tak dapat diperolah 

tanpa kerja (Tarigan, 2012). Hal ini senada 

dengan pendapat Munzir Qhohaf yang 

mengatakan bahwa rezeki dari Allah itu luas dan 

sudah ditentukan. Hal ini dapat dilihat dari Al-

Qur’an (Q.S.Abasa: 24-32), (Q.S Ar- Ra’d: 26), 

(Q.S.Al-Ankabut: 60&62), (Q.S.Ar-Rum: 

37&40), (Q.S.Saba’: 24,36 &39), (Q.S.Fatir: 3), 

(Q.S. As-Syuara: 79), (Q.S.An-Nahml: 64), 

(Q.S.Gafir: 64), (Q.S.Al-Hazr:20), (Q.S.Az-

Zariyat:57-58), (Q.S.Ali-Imran:26-27), (Q.S.Al-

Isra’70), (Q.S.An-Nahl:75,114), (Q.S.Yunus:59), 

(Q.S.Yasin: 47), (Q.S.Quraish:3-4).31 

Seseorang tidak akan memperoleh rezeki 

selain dari apa yang telah dia usahakan hal ini 

senada dengan apa yang disampaikan pada (Q.S 

Al Najm (16): 39). Usaha tersebut tidak hanya 

meliputi individu saja. Namun, ini juga 

berhubungan dengan usaha atau yang dikerjakan 

orang lain. Jadi hal ini sangat berkaitan dengan 

sistem. Misalnya seperti didalam sistem kapitalis, 

yang bekerja adalah kaum buruh yang 

mendapatkan upah dari hasil menjual tenaganya. 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

sementara didlam islam dikatakan bahwa dalam 

kekayaan seseorang ada hak orang miskin yang 

harus diberikan (Q.S Al-Zariyat(51): 19). Dan 

didalam islam juga diyakini bahwa seorang 

manusia tidak dapat melakukan ataupun 

memperoleh keuntungan dengan usahanya 

sendiri, maka diperlukan kerja sama dengan 

orang lain. Untuk itu, dalam pandangan islam 

hak setiap orang memperoleh rezeki dibarengi 

dengan tanggung jawab sosial. 

Selain itu, rezeki belumlah dikatakan 

rezeki yang baik apabila rezeki itu tidak 

mendatangkan suatu manfaat. Menurut kaldun 

jika orang tidak mampu memanfaatkan darinya 

untuk kemaslahatan dan kebutuhan 

kebutuhannya maka dinisbatkan kepadanya 

Bukankah disebut dengan rezeki. Bagi orang-

orang tersebut yang memiliki dengan usaha dan 

kemampuannya hal itu disebut dengan kasb atau 

hasil usaha. Dan tidak disebut rezeki karena 

orang tersebut belum memanfaatkannya. 

Sedangkan apabila orang yang mewarisi dan 

mereka dapat mengambil manfaatnya Hal itulah 

yang disebut dengan rezeki. Begitulah pendapat 

dari Ahlussunnah. Sementara pendapat 

mu’tazilah menyebutkan bahwa rezeki yang 

diisyaratkan adalah harus dengan Sah cara 

memilikinya. Jadi apa yang tidak boleh dimiliki 

menurut mereka disebut bukan rezeki. Mereka 

memandang bahwa barang rampasan dan semua 

yang haram bukanlah sebuah rezeki. Bahkan 

munzir Qhohaf menyatakan bahwa kemaksiatan 

dapat menyebabkan kefakiran yang mana hal itu 

tertuang dalam (Q.S Thoha: 124) (Q.S Al-

Hajj:45) (Q.S Al-A’raf:130) (Q.S Al-Baqrah: 266) 

(Q.S Asyu’ara:146-149), (Q.S saba’:15-16), (Q.S 

Al-Qashas: 56 & 82), (Q.S Ar-rum:41), (Q.S : An-

Nahl:73 &112) (Q.S: Al-Kahfi: 32-43). 

Jadi dapat kita simpulkan bahwa sesuatu 

yang dikatakan rezeki menurut Islam 

adalahsesuatu yang diusahakan dengan cara 

yang sesuai dengan syariat Islam dan juga hal 

tersebut dapat bermanfaat untuk diri pribadi dan 

juga masyarakat 

 

 

IV. SIMPULAN DAN SARAN  

Kata Rizq berasal dari kata Razaqa-

yarzuqu-rizqan. Kata Rizki ini dengan semua 

turunannya telah disebut sebanyak 123 kali di 

dalam Alquran. Al Rizq dalam Al-Quran 

memiliki  banyak  makna  seperti   Al-Atha  

(pemberian/Anugerah),  Al-Tha’am  (makanan),  

Al- Fakihah (Buah-buahan), Al-Mathar (hujan), 

Al- Nafaqah (nafkah), Al- Syukr (bersyukur), Al- 

Tsawab (Pahala), Al-Jannah (Surga). 

Didalam Al-Qur’an yang dimaksud 

dengan rezeki tidak hanya yang tampak secara 

material saja, seperti makanan, buah-buahan 

ataupun pakaian yang dapat digunakan. Lebih 

dari itu, konsep rezeki menurut alqu’an adalah 

seagala sesuatu yang diberikan Allah kepada 

manusia baik yang berwujud maupun tidak 

berwujud yang dapat bermanfaat bagi diri sendiri 

dan orang lain. Yang mana cara memperolehnya 

haruslah sesuai dengan syariat islam. 

Selain itu diyakini juga bahwa Allah 

adalah sumber rezeki. Yang mana 

implementasinya bukanlah seseorang dapat 

memperoleh rezeki tanpa melakukan usaha 

apapun. Tetapi, Allah telah menjamin rezeki 

kepada seluruh makhluknya dengan gambaran 

bahwa Allah menciptakan makhluk dengan 

segala kesempurnaannya, yaitu memiliki 

keinginan, kecenderungan dan juga insting yang 

membuat manusia terdorong untuk melakukan 

usaha guna memperoleh rezeki dari Allah. 

Terakhir, rezeki merupakan akumulasi 

dari apa yang dikerjakan. Hal ini tidak melulu 

tentang kerjaan yang dilakukan oleh diri sendiri, 

tetapi juga atas kerja orang lain. Maka dari itu 

islam sangat menganjurkan untuk membagikan 

harta kepada orang yang tidak mampu. Dan setiap 

kerjaan dilakukan tidak hanya usaha diri sendiri 

melainkan juga bersama orang lain. Oleh sebab 

itu dalam rezeki yang diperoleh juga tersirat 

tanggung jawab sosial. 

Terakhir, melihat sedikitnya literatur 

tentang konsep rezeki ini maka penulis 

menyarankan agar lebih banyak lagi peneliti yang 

mau menelaah mengenai materi ini. Penulis 

menyadari bahwa tulisan ini jauh dari kata 

sempurna. Maka, penulis sangat mengharapkan 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx  P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888 
 

 

 

kritik dan saran dari para pembaca agar makalah 

ini lebih baik kedepannya 

 

REFERENSI  

Ad-Dimasyqi, I. K. (2000). Tafsir Ibnu Katsir Juz 

1. Sinar Baru Algensindo. 

Gulen, F. M. (2011). Cahaya Al-Qur’an Bagi 

Seluruh Makhluk. Republika. 

Ibnu Faris, A. (1979). Maagaayisil Luglah, juz:2. 

Daarul Al-Fikr. 

Jonathan, S. (2006). Metode Penelitian 

Kuantitatif dan Kualitatif. Graha Ilmu. 

Madhur, I. (n.d.). Al-Anshori, Lisanul Arab Juz: 

10. Bairut. 

Mardalis. (1999). Metode Penelitian Suatu 

Pendekatan Proposal. Bumi Aksara. 

Nazir, M. (2013). Metode Penelitian. Ghalia 

Indonesia. 

Nuruddin, A. (2010). Dari Mana Sumber 

Hartamu. Erlangga. 

Shihab, M. Q. (2005). Tafsir Al-Misbah Pesan, 

Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Lentera 

Hati. 

Tarigan, A. A. (2012). Tafsir Ayat-ayat Ekonomi 

Sebuah Eksplorasi Kata-kata Kunci dalam 

Al-Qur’an. Citapustaka Media Perintis. 

 

 


