MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hm. xx-xx

P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

Konsep Al-Rizq Perspektif Al-Qur’an

Abi Waqqosh
STAI Syekh H.Abdul Halim Hasan Al Ishlahiyah, Binjai, Email: abiwaqqosh@ishlahiyah.ac.id

ABSTRAK

Tujuan artikel ini adalah untuk mengetahui caranya konsep al-rizq dalam perspektif AlI-Qur'an. Al-Rizq sering
dikaitkan dengan kekayaan atau penghasilan yang diperoleh seseorang. Dalam ekonomi konvensional, kesejahteraan
saja disesuaikan dengan pendapatan masyarakatnya. Sementara itu, dalam ekonomi Islam ada konsep Al-rizq di
mana pendapatan adalah dibahas secara keseluruhan sehingga dapat diketahui yang satu haq dan mana yang batil.
Dalam studi ini penulis menggunakan metode sastra belajar dengan mempelajari berbagai referensi buku serta hasil
serupa penelitian sebelumnya yang bermanfaat untuk memperoleh landasan teori dari masalah yang akan diteliti.
Hasilnya menunjukkan bahwa dalam Al-Qur'an arti rezeki bukan hanya terlihat secara material, seperti makanan,
buah-buahan atau pakaian yang bisa digunakan. Selain itu, konsep rezeki menurut AI-Qur'an adalah segala sesuatu
yang diberikan Allah kepada manusia baik berwujud maupun tidak berwujud yang dapat bermanfaat dirinya dan
orang lain. Cara mendapatkan yang mana harus sesuai dengan syariat islam.

Kata kunci: Konsep Al-Rizq, Perspektif Al-Qur’an

I. PENDAHULUAN

Dalam bermuamalah, tidak akan pernah
lepas ikatan permasalahan yang terjadi antar
manusia. Baik itu  permasalahan  yang
berhubungan dengan akhlak antara manusia,
maupun yang berkaitan dengan berbagai
transaksi yang menghasilkan untung rugi seperti
jual-beli, sewa- menyewa maupun utang-piutang.
Oleh karena itu setiap manusia haruslah
memahami hukum yang mengikuti dalam setiap
transaksi yang dilakukan seperti halal-haram,
mubah, maupun makruh. Begitu pula dengan
factor pemahamannya yang berkaitan dengan
masalah dasar tentang hakikat rezeki.

Pemaknaan hakikat rezeki tak jarang
menjadi perdebatan yang dapat mempengaruhi
nilai-nilai dalam masyarakat. Mulai dari
spekulasi ringan yang bersifat materialis bahwa
rezeki merupakan pendapatan dari hasil usaha
atau hingga merembet pada kepercayaan bahwa
rezeki adalah Kuasa Tuhan yang dapat diperoleh
tanpa usaha manusia.

Konsep rezeki memang seharusnya
menjadi pembahasan yang serius, apalagi rezeki
seringkali terkait dengan persoalan ekonomi.
Namun, sayangya konsep rezeki jarang sekali
dibahas oleh para ahli-ahli ekonom. Konsep
rezeki hanya muncul pada bagian-bagian yang
membahas tentang penghasilan, kebutuhan

ataupun hak milik saja. Yang mana semuanya
hanya dikaitkan dengan peran manusia sebagai
pengelola sumber daya Alam. Adapun menurut
Ibn Khaldun wujud peranan manusia itu
menghasilkan suatu nilai yang ditimbulkan oleh
hasil kerja (Nuruddin, 2010)

Untuk menelaah makna Rezeki secara
lebih mendalam maka diperlukan diskursus yang
membahas mengenai rezeki ini melalui nilai-nilai
yang fundamental. Islam sebagai agama
Rahmattan Lil Alamin membahas segala
persoalan kehidupan secara Kaffah, termasuk
pembahasan  mengenai  hakikat  Rezeki.
Diharapkan dengan menelaah nilai-nilai Al-
Qur’an maka didapati perumusan konsep rezeki
yang lebih luas dan substantif. Yang mana
perumusan itu dapat dijadikan solusi dari
berbagai permasalahan kehidupan, terutama
solusi pada persoalan ekonomi.

Melihat urgensi pembahasan konsep
rezeki sangat diperlukan, penulis mencoba
menganalisis hakikat rezeki dalam pemaknaan
literature Al-Qur’an. Didalam makalah ini
terdapat sub-materi yang akan membahas
mengenai defenisi Rezeki, Term Al-Rizq dalam
Al- Qur’an dan juga Konsep Al-Rizq dalam Al-
Qur’an. Adapun tujuan dari makalah ini ialah
menelaah Al-Qur’an melalui tafsir-tafsir yang
dikaji dan dianalisis sehingga mendapatkan



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hm. xx-xx

P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

kesimpulan bagaimana konsep rezeki menurut
Al-Qur’an dan memahami rezeki dalam konteks
ekonomi islam. Semoga makalah ini dapat
menambah wawasan kita semua dalam
memahami konsep rezeki.

II. METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan
jenis/pendekatan penelitian yang berupa Studi
Kepustakaan  (Library = Research).  Studi
kepustakaan merupakan suatu studi yang
digunakan dalam mengumpulkan informasi dan
data dengan bantuan berbagai macam material
yang ada di perpustakaan seperti dokumen, buku,
majalah, kisah-kisah sejarah, dsb (Mardalis,
1999). Pemilihan jenis penelitian ini didasarkan
atas objek yang diteliti, yakni nash atau teks ayat-
ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan Konsep
Al-Rizq Perspektif Al-Qur’an.

Studi kepustakaan ~ juga  dapat
mempelajari beberbagai buku referensi serta hasil
penelitian sebelumnya yang sejenis yang berguna
untuk mendapatkan landasan teori mengenai
masalah yang akan diteliti (Jonathan, 2006).
Studi  kepustakaan juga  berarti  teknik
pengumpulan  data  dengan  melakukan
penelaahan terhadap buku, literatur, catatan, serta
berbagai laporan yang berkaitan dengan masalah
yang ingin dipecahkan (Nazir, 2013). Sedangkan
menurut ahli lain studi kepustakaan merupakan
kajian teoritis, referensi serta literatur ilmiah
lainnya yang berkaitan dengan budaya, nilai dan
norma yang berkembang pada situasi sosial yang
diteliti.

II1. HASIL DAN PEMBAHASAN

Agar dapat memahami konsep rezeki,
maka terlebih dahulu kita dapat memaknai kata
“Rezeki” dalam berbagai defenisi. Secara umum
Rezeki berarti segala sesuatu yang digunakan
untuk memelihara kehidupan pemberian Tuhan
yang berupa makanan ataupun nafkah. Dari
pengertian tersebut dapat kita maknai bahwa
rezeki tergambar secara material.

Namun, dalam pemaknaan yang lain,
Raghib mengatakan bahwa kata rizki diartikan
sebagai pemberian, baik perkara duniawi maupun
akhirat. Dan terkadang kata rizki memiliki makna

bagian dan perumpamaan pada apa yang masuk
ke tenggorokan dan dimakan oleh makhluk
(Madhur, n.d.). Disini makna rezeki mulai
meluas, rezeki bukan hanya pada apa yang dapat
kita rasakan didunia seperti makanan, minuman,
ataupun pendapatan. Namun juga rezeki yang
dapat berupa jaminan Allah setelah hari akhir.

Rezeki dalam Mu’jam Al-Wasith juga
memiliki makna suatu hal yang bermanfaat.
Apabila kata rizki berharakat kasrah memiliki arti
sebagai apa yang direzekikan (Ibnu Faris, 1979).
Pemaknaan kata rizki diatas memiliki dua pola
yang berlainan, yang pertama bahwa rizki itu
adalah apa yang bermanfaat dan disisi lain kata
rizki memiliki arti sebagai apa yang di rizkikan
kepada seseorang. Seperti halnya pakaian yang
dapat digunakan ataupun makanan yang
dibutuhkan seseorang, maka bentuk apa yang
dirizkikan adalah seperti air hujan yang turun saat
kekeringan. Hal ini juga disepakati oleh Ibnu
Faris Al-Razi, yang mana beliau mengartikan
bahwa rezeki merupakan suatu pemberian dari
Allah (Ibnu Faris, 1979).

Berdasarkan pandangan-pandangan
diatas, dapat disimpulkan bahwa defenisi rezeki
adalah apa yang Allah beri kepada makhluknya
sehingga dapat dimanfaatkan seperti makanan
yang bisa dimakan dan pakaian yang dapat
digunakannya juga segala sesuatu yang dapat
memenuhi kehidupannya.

Untuk memahami bagaimana konsep
rizki secara lebih mendalam, maka kita dapat
menelusuri makna kata rizq di dalam Al-Qur’an
seperti yang terurai pada sub-bab berikutnya.
Kata Rizq berasal dari kata Razaqa-yarzuqu-
rizqan (Tarigan, 2012). Kata Rizki ini dengan
semua turunannya telah disebut sebanyak 123
kali di dalam Alquran. Dari 123 Kali itu 61 kali
disebutkan dalam bentuk kata kerja (fi’il) seperti
yang disebutkan dalam surat Al-ma’idah ayat 88,
dan sebanyak 62 kali disampaikan dalam bentuk
kata benda (ism) seperti yang terdapat pada Surah
Al-bagarah ayat 60.

Di dalam Alquran istilah rezeki
mempunyai makna yang banyak. seperti
diantaranya Al-Atha yaitu memiliki arti
(pemberian/Anugerah) yang terdapat pada ayat
berikut:



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hm. xx-xx

P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

Artinya (yaitu) orang-orang yang
beriman pada yang gaib, menegakkan salat, dan
menginfakkan sebagian rezeki yang Kami
anugerahkan kepada mereka.

Al-Tha’am yang memiliki arti makanan

Artinya : Sampaikanlah kabar gembira
kepada orang-orang yang beriman dan beramal
saleh bahwa untuk mereka (disediakan) surga-
surga yang di bawahnya mengalir sungai-sungai.
Setiap kali diberi rezeki buah-buahan darinya,
mereka berkata, “Inilah rezeki yang diberikan
kepada kami sebelumnya.” Mereka telah diberi
(buah-buahan) yang serupa dan di sana mereka
(memperoleh) pasangan-pasangan yang
disucikan. Mereka kekal di dalamnya.

1) Al-Fakihah yaitu Buah-buahan

Artinya: Dia (Allah) menerimanya
(Maryam) dengan penerimaan yang baik,
membesarkannya dengan pertumbuhan yang
baik, dan menyerahkan pemeliharaannya kepada
Zakaria. Setiap kali Zakaria masuk menemui di
mihrabnya, dia mendapati makanan di sisinya.
Dia berkata, “Wahai Maryam, dari mana ini
engkau peroleh?”” Dia (Maryam) menjawab, “Itu
dari Allah.” Sesungguhnya Allah memberi rezeki
kepada siapa yang Dia kehendaki tanpa
perhitungan.

2) Al-Mathar yang berarti hujan

Artinya : (Pada) pergantian malam dan
siang serta rezeki yang diturunkan Allah dari
langit, lalu dihidupsuburkannya bumi (dengan air
hujan) sesudah matinya, dan pada perkisaran
angin terdapat (pula) tanda-tanda (kebesaran
Allah) bagi kaum yang mengerti.

Artinya : Di langit terdapat pula (hujan
yang menjadi sebab) rezekimu dan apa yang
dijanjikan kepadamu.

3) Al- Nafaqah yang berarti nafkah

Artinya: Janganlah kamu serahkan
kepada orang-orang yang belum sempurna
akalnya harta (mereka yang ada dalam
kekuasaan)-mu yang Allah jadikan sebagai
pokok kehidupanmu. Berilah mereka belanja dan
pakaian dari (hasil harta) itu dan ucapkanlah
kepada mereka perkataan yang baik.

Artinya: Ibu-ibu hendaklah menyusui
anak-anaknya selama dua tahun penuh, bagi yang
ingin menyempurnakan penyusuan. Kewajiban

ayah menanggung makan dan pakaian mereka
dengan cara yang patut. Seseorang tidak
dibebani, kecuali sesuai dengan kemampuannya.
Janganlah seorang ibu dibuat menderita karena
anaknya dan jangan pula ayahnya dibuat
menderita karena anaknya. Ahli waris pun seperti
itu pula. Apabila keduanya ingin menyapih
(sebelum dua tahun) berdasarkan persetujuan dan
musyawarah antara keduanya, tidak ada dosa atas
keduanya. Apabila kamu ingin menyusukan
anakmu (kepada orang lain), tidak ada dosa
bagimu jika kamu memberikan pembayaran
dengan cara yang patut. Bertakwalah kepada
Allah dan ketahuilah bahwa sesungguhnya Allah
Maha Melihat apa yang kamu kerjakan.
4) Al-Tsawab yang memiliki arti Pahala

Artinya: Jangan sekali-kali kamu
mengira bahwa orang-orang yang gugur di jalan
Allah itu mati. Sebenarnya, mereka itu hidup dan
dianugerahi rezeki di sisi Tuhannya.
5) Al-Jannah yang berarti Surga.

Artinya: Siapa di antara kamu (istri-istri
Nabi) yang tetap taat kepada Allah dan Rasul-
Nya dan mengerjakan amal saleh, niscaya Kami
anugerahkan kepadanya pahala dua kali lipat dan
Kami sediakan baginya rezeki yang mulia.
6) Al- Syukr yaitu bersyukur

Artinya: dan kamu menjadikan rezeki
yang kamu terima (dari Allah) justru untuk
mendustakan (Al-Qur’an)?

A. TAFSIR SURAH AL-BAQARAH AYAT
22

Meskipun konsep rezeki tidak banyak
dibahas oleh para ilmuwan, namun pembahasan
mengenai rizki harusnya menjadi perhatian
khusus. Sebab, konsep rezeki merupakan salah
satu sub materi yang sangat menarik untuk dikaji.
Al-Qur’an sebagai pedoman umat muslim,
dipercaya memiliki pandangan untuk segala
persoalan  kehidupan. Terkhusus mengenai
konsep rezeki ini, Al-Qur,an memberikan banyak
permaknaan yang dapat diserap sehingga nilai-
nilai pandangan islam mengenai rezeki ini dapat
di eksplorasi dan mungkin dapat diterapkan
dalam kehidupan sehari-hari. Pandangan Al-
Qur’an mengenai konsep rezeki telah Allah



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hm. xx-xx

P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

sampaikan dalam Surah Al-Bagarah ayat 22
sebagai berikut:

Artinya : (Dialah) yang menjadikan
bagimu bumi (sebagai) hamparan dan langit
sebagai atap, dan Dialah yang menurunkan air
(hujan) dari langit, lalu Dia menghasilkan dengan
(hujan) itu buah-buahan sebagai rezeki untuk
kamu. Oleh karena itu, janganlah kamu
mengadakan tandingan-tandingan bagi Allah,
padahal kamu mengetahui.

Menurut Ibnu Katsir, pada ayat ini
dijelaskan bahwa Allah lah yang memberi nikmat
kepada hamba-hambanya dengan menciptakan
mereka dari tiada ke alam wujud, lalu
melimpahkan mereka segala macam kenikmatan
lahir dan batin. Allah menjadikan mereka bumi
sebagai hamparan untuk mereka tinggal, yang
mana kestabilan gunung-gunung diperkokoh dan
menjadikan langit sebagai atap (Ad-Dimasyqi,
2000).Dalam firman lain disebutkan: Artinya:
Kami menjadikan langit sebagai atap yang
terpelihara, tetapi mereka tetap berpaling dari
tanda-tandanya (yang menunjukkan kebesaran
Allah, seperti matahari dan bulan).

Selanjutnya dijelaskan bahwa terdapat
air hujan yang diturunkan oleh Allah. Yang mana
maksud lafaz as-sama dalam ayat ini adalah awan
yang datang pada saat diperlukan. Dengan hujan
tersebut Allah menumbuhkan berbagai macam
tumbuhan, yang menghasilkan bermacam-
macam buah-buahan, hal itulah yang dinamakan
rezeki.

Ditetapkan dalam ayat lainnya. Artinya:
Allahlah yang menjadikan bumi untukmu sebagai
tempat menetap dan langit sebagai atap. (Dia pula
yang) membentukmu, lalu memperindah
bentukmu, serta memberimu rezeki dari yang
baik-baik.  Demikianlah ~ Allah  Tuhanmu.
Mahasuci Allah, Tuhan semesta alam. Tidak
kalah menariknya yaitu penafsiran yang
dipaparkan oleh.. dengan mengutip Imam

Ali bin Husain ketika memahami hujan.
Allah menurunkan hujan dari tempat yang tinggi
agar air itu sampai ke gunung-gunung, dan juga
lembah-lembah. Kemudian Allah membagi hujan
dalam bentuk rintik-rintik dan yang lebat agar
dapat diresap oleh tanah, Dan Dia tidak
menurunkan secara langsung agar dapat menjaga

tanaman. Kemudian ayat ini juga menyinggung
masalah buah-buahan yang ada karena hujan
yang terjadi, sebagai bentuk rezeki untuk
manusia. Buah-buah yang keluar tersebut
merupakan alas an bagi setiap hamba untuk
bersyukur atas rahmat yang Allah berikan dan
menjadi sebab untuk tunduk terhadap keesaan
Allah Tuhan semesta alam jam yang dapat
mengeluarkan kan berbagai makanan buah-
buahan akibat air yang tidak berwarna untuk
dapat dikonsumsi oleh makhluk. Maka dari itu
selanjutnya ayat ini dilanjutkan dengan maka
kalian Janganlah mensekutukan Allah padahal
kalian mengetahui (Tarigan, 2012).

Allah menciptakan bumi dan langit
beserta isinya adalah agar seluruh alam raya
dapat bersahabat dengan manusia. Tetapi Allah
juga tidak hanya menciptakan rezeki untuk
manusia di dunia saja, namun juga memberi
manusia rezeki di Akhirat seperti yang terdapat
dalam surah Al-Bagarah ayat 25 : Artinya:
Sampaikanlah kabar gembira kepada orang-
orang yang beriman dan beramal saleh bahwa
untuk mereka (disediakan) surga-surga yang di
bawahnya mengalir sungai-sungai. Setiap kali
diberi rezeki buah-buahan darinya, mereka
berkata, “Inilah rezeki yang diberikan kepada
kami sebelumnya.” Mereka telah diberi (buah-
buahan) yang serupa dan di sana mereka
(memperoleh)
disucikan. Mereka kekal di dalamnya.

pasangan-pasangan yang

Al-Ghazali mengatakan bahwa setiap
manusia tidak mampu memperkirakan keindahan
kehidupan alam akhirat dengan pemikiran saat
masih ada didunia. Sebab semua yang terjadi di
akhirat bersifat ghaib sehingga tidak mudah
dicerna oleh akhirat. Yang dapat kita mengerti
adalah bahwa kita akan mendapatkan baik dari
kelakuan baik yang kita lakukan selama di dunia
(Gulen, 2011).

Penafsiran ~ As-Syirazi  menafsirkan
bahwa ayat diatas menyebutkan beragam jenis
taman yang mana di bawahnya mengalir anak
sungai, seperti tempat yang nyaman, pasangan
yang baik, dan segala buah-buahan yang
beraneka macam (Tarigan, 2012).

Dari penafsiran diatas dapat dipahami
bahwa sesungguhnya rezeki bukan hanya sesuatu



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hm. xx-xx

P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

yang terlihat didunia namun apa yang Allah beri
juga untuk akhirat. Namun, karena sifatnya yang
ghaib, tidak ada seorang makhlukpun yang bias
memastikan wujud rezeki seperti apa yang Allah
berikan kepada hambanya di akhirat nanti.
Namun, manusia bias mempercayai bahwa apa
yang ia lakukan didunia akan mendapat balasan
yang sesuai di akhirat nanti.

Manusia dalam tugasnya sebagai
pemimpin dimuka bumi haruslah mampu
mengelola seluruh kekayaan di bumi agar dapat
bermanfaat bagi  kehidupannya. = Namun
terkadang dengan keterbatasan manusia itu
membuat manusia tidak dapat mengekstraksi
alam secara maksimal. Akibatnya, sering kali
manusia tidak mendapatkan manfaat dari apa
yang ia kelola dari hasil bumi. Bagi orang-orang
yang seperti ini diwajibkan oleh Allah bagi orang
yang mendapatkan rezeki untuk membagi
rezekinya kepada mereka. Hal ini terdapat dalam
Al-Qur’an surah Al-Bagarah ayat 254:

Artinya: Wahai orang-orang yang
beriman, infakkanlah sebagian dari rezeki yang
telah Kami rezekikan kepadamu sebelum datang
hari (Kiamat) yang tidak ada (lagi) jual beli
padanya (hari itu), tidak ada juga persahabatan
yang akrab, dan tidak ada pula syafaat. Orang-
orang kafir itulah orang-orang zalim.

Menurut Quraish Shihab dalam tafsir Al-
Misbah  dikatakan  bahwa ayat diatas
menyebutkan “Kami rezekikan kepada kamu”
Yang mana maksud Kami disini adalah Allah
swt. Penggunaan kata kami untuk menunjukkan
Tuhan Yang Maha Esa memberikan isyarat
bahwa perlu adanya keterlibatan manusia
bersama dengan Allah dalam memperolehan
rezeki itu. Penggunaan kata kami itu
mengisyaratkan bahwa rezeki itu halal karena
melibatkan Allah dalam memperolehnya. Selain
itu rezeki sumbernya dari Allah., dan tidak ada
yang mampu memperolehnya tanpa izin-Nya
(Shihab, 2005).

Maka dianjurkan untuk menafkahkan
sebagian rezeki itu sebelum datang kematian dan
hari Kiamat. Sebagaimana dapat kita pahami
(3) Kkhullah, yaitu persahabatan yang amat
sangat akrab karena dengan cinta dan hati yang
tulus. Kalau persahabatan yang sedekat itu saja

tidak mampu memberikan bantuan, apalagi
teman biasa. Ayat ini ditutup dengan kalimat
“Dan orang-orang kafir itulah orang-orang yang
zalim” untuk mengisyaratkan bahwa perselisihan
dan bunuh membunuh setelah datangnya
penjelasan dari para nabi, dapat mengantar
mereka kepada kekufuran dan penganiayaan.
Kenyataan menunjukkan kebenaran isyarat ini.
Bukankah sekian banyak kelompok yang
mengaku sama-sama mengikuti nabi tertentu,
yang justru saling kafir mengkafirkan, sesat
menyesatkan, menganiaya satu dengan yang
lainnya, bahkan bunuh membunuh atas nama
agama dan ajaran nabi yang mereka yakini?
Lihatlah sejarah dan kenyataan yang dialami oleh
umat beragama — Budha, Hindu, Yahudi,
Kristen dan tidak terkecuali Islam.

Dalam penafsiran yusuf ali dikatakan
bahwa nafkahkanlah yaitu keluarkanlah sedekah
atau berbuat baiklah, tetapi jangan pernah
menimbunnya. Ajaran islam mengajarkan bahwa
pekerjaan yang baik adalah segala pekerjaan yang
bermanfaat bagi orang lain dan tidak memilih-
milihnya. Namun, kebaikan itu haruslah dengan
niat yang baik dan tidak boleh dengan sesuatu
niat yang buruk yang dapat merendahkan
seseorang seperti hanya ingin pamer ataupun
berpura-pura (Tarigan, 2012).

Ayat tersebut diatas juga seperti
menjelaskan bahwa kita hendaknya bersedekah
dari rezeki yang kita peroleh. Sebab akan ada
masa dimana sedekah sudah tidak lagi
dibutuhkan orang-orang sebab mereka sudah
tidak lagi membutuhkannya ataupun orang-orang
sudah tidak lagi mementingkan perihal dunia.

Jika dianalisis lebih mendalam maka
didapati bahwa rezeki hanya dapat dirasakan oleh
orang-orang yang memiliki iman dan beramal
sholeh. Sebab orang-orang seperti itu yang dapat
merasakan bagaimana hakikat rezeki yang
diperoleh. Mereka menyadari bahwa manusia
hanya diberi kepercayaan oleh Allah untuk
mengelola sehingga rezeki yang diberikan
kepadanya dapat bermanfaat.

Setiap rezeki manusia telah dijamin oleh
Allah Swt, hal ini tertuang didalam Al-Qur’an
Surah Hud ayat 6: Artinya: Tidak satu pun hewan
yang bergerak di atas bumi melainkan dijamin



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hm. xx-xx

P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

rezekinya oleh Allah. Dia mengetahui tempat
kediamannya dan tempat penyimpanannya.

Namun, meskipun setiap rezeki manusia
telah diatur oleh Allah SWT, ini bukan pula
mengartikan bahwa setiap manusia dapat
memperoleh rezeki tanpa melakukan usaha.
Yang harus digaris bawahi adalah yang menjamin
setiap manusia memperoleh rezeki adalah Allah
SWT. Yang mana atas kehendak Nya telah diatur
bagaimana tatanan kehidupan yang baik. Mulai
dari aturan maupun hukum hingga kepada
kemampuan dari pada setiap makhluk.

Seseorang dapat merasakan lapar, haus,
naluri dan kecenderungan semuanya adalah
bentuk jaminan rezeki yang Allah berikan.
Karena tanpa adanya hal itu manusia tidak akan
terdorong untuk memenuhi kebutuhannya.
Penggunaan kata dabbah atau yang memiliki arti
hewan melata juga mengisyaratkan bahwa
manusia tidak boleh hanya diam tanpa melakukan
usaha yang cukup dengan memperhatikan
hukum-hukum Allah.

Dan dalam pandangan lain dari Munzir
Qhohaf, ia mengatakan bahwa iman dan rezeki
memiliki hubungan yang berbanding lurus,
karena iman adalah sebab datangnya rezeki. Hal
ini dapat dilihat dalam (Q.S Al-A’raf: 32, 96,
128), (Q.S Yunus : 98), (Q.S Hud: 3), (Q.S Nuh:
10- 12), (Q.S shaf: 9), (Q.S At-Thalaq: 2-3), (Q.S.
Al-Jinn: 16), (Q.S Al-Ahzab:27), (Q.S. An-Nur:
55), (Q.S: Al-Anbiyaa’:105), (Q.S Thoha: 132),
(Q.S An-Nahl:114), (Q.S Al-Hajj:28).

Begitu kompleks penyampaian Al-
Qur’an mengenai rezeki. Al-Qur’an memandang
bahwa harta merupakan kebutuhan manusia yang
sangat penting sehingga memberi batasan-
batasan agar manusia tidak terjerumus pada
penyimpangan baik dalam mencari rezeki
ataupun  dalam  mengelolanya  sehingga
menyebabkan kerugian bagi diri sendiri ataupun
masyarakat.

B. RIZQ DALAM KONTEKS EKONOMI
ISLAM
Ekonomi islam atau yang biasa disebut
dengan Ekonomi syariah sering kali digadang
sebagai penengah dari masalah perekonomian

konvensional yang kerap kali terjadi
ketidakadilan. Manusia yang memiliki tugas
sebagai khalifah dimuka bumi sudah menjadi
fitrahnya untuk mendapatkan ataupun memberi
keadilan.

Tugasnya sebagai khalifah adalah agar
manusia dapat mengelola sumber-sumber alam
menjadi sesuatu yang bermanfaat. Maka
perwujudan dari perannya sebagai khalifah
tersebut adalah sesuatu yang diciptakan dari hasil
kerja (Nuruddin, 2010). Jadi apa yang diusahakan
manusia itu akan terlihat dari apa yang ia
kerjakan. Dalam penafsiran dawam dituliskan
bahwa Tuhan adalah sumber rezeki. Menurut
Munzir Qhohaf rezeki Allah itu sangat luas dan
sudah ditentukan. Hal ini tercantum dalam surah
Al-Qur’an (Q.S.Abasa: 24-32), (Q.S Ar- Ra’d:
26), (Q.S.Al-Ankabut: 60&62), (Q.S.Ar-Rum:
37&40), (Q.S.Saba’: 24,36 &39), (Q.S.Fatir: 3),
(Q.S. As-Syuara: 79), (Q.S.An-Nahml: 64),
(Q.S.Gafir: 64), (Q.S.Al-Hazr:20), (Q.S.Az-
Zariyat:57-58), (Q.S.Ali-Imran:26-27),(Q.S.Al-
Isra’70), (Q.S.An-Nahl:75,114),(Q.S.Yunus:59),
(Q.S.Yasin:47), (Q.S.Quraish:3-4).

Tetapi rezeki itu tak dapat diperolah
tanpa kerja (Tarigan, 2012). Hal ini senada
dengan pendapat Munzir Qhohaf yang
mengatakan bahwa rezeki dari Allah itu luas dan
sudah ditentukan. Hal ini dapat dilihat dari Al-
Qur’an (Q.S.Abasa: 24-32), (Q.S Ar- Ra’d: 26),
(Q.S.Al-Ankabut:  60&62),  (Q.S.Ar-Rum:
37&40), (Q.S.Saba’: 24,36 &39), (Q.S.Fatir: 3),
(Q.S. As-Syuara: 79), (Q.S.An-Nahml: 64),
(Q.S.Gafir:  64), (Q.S.Al-Hazr:20), (Q.S.Az-
Zariyat:57-58), (Q.S.Ali-Imran:26-27), (Q.S.Al-
Isra’70), (Q.S.An-Nahl:75,114), (Q.S.Yunus:59),
(Q.S.Yasin: 47), (Q.S.Quraish:3-4).31

Seseorang tidak akan memperoleh rezeki
selain dari apa yang telah dia usahakan hal ini
senada dengan apa yang disampaikan pada (Q.S
Al Najm (16): 39). Usaha tersebut tidak hanya
meliputi individu saja. Namun, ini juga
berhubungan dengan usaha atau yang dikerjakan
oranglain. Jadi hal ini sangat berkaitan dengan
sistem. Misalnya seperti didalam sistem kapitalis,
yang bekerja adalah kaum buruh yang
mendapatkan upah dari hasil menjual tenaganya.



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hm. xx-xx

P-ISSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

sementara didlam islam dikatakan bahwa dalam
kekayaan seseorang ada hak orang miskin yang
harus diberikan (Q.S Al-Zariyat(51): 19). Dan
didalam islam juga diyakini bahwa seorang
manusia tidak dapat melakukan ataupun
memperoleh keuntungan dengan usahanya
sendiri, maka diperlukan kerja sama dengan
orang lain. Untuk itu, dalam pandangan islam
hak setiap orang memperoleh rezeki dibarengi
dengan tanggung jawab sosial.

Selain itu, rezeki belumlah dikatakan
rezeki yang baik apabila rezeki itu tidak
mendatangkan suatu manfaat. Menurut kaldun
jika orang tidak mampu memanfaatkan darinya
untuk kemaslahatan dan kebutuhan
kebutuhannya maka dinisbatkan kepadanya
Bukankah disebut dengan rezeki. Bagi orang-
orang tersebut yang memiliki dengan usaha dan
kemampuannya hal itu disebut dengan kasb atau
hasil usaha. Dan tidak disebut rezeki karena
orang tersebut belum memanfaatkannya.
Sedangkan apabila orang yang mewarisi dan
merekadapat mengambil manfaatnya Hal itulah
yang disebut dengan rezeki. Begitulah pendapat
dari  Ahlussunnah.  Sementara  pendapat
mu’tazilah menyebutkan bahwa rezeki yang
diisyaratkan adalah harus dengan Sah cara
memilikinya. Jadi apa yang tidak boleh dimiliki
menurut merekadisebut bukan rezeki. Mereka
memandang bahwa barang rampasan dan semua
yang haram bukanlah sebuah rezeki. Bahkan
munzir Qhohaf menyatakan bahwa kemaksiatan
dapat menyebabkan kefakiran yang mana hal itu
tertuang dalam (Q.S Thoha: 124) (Q.S Al-
Hajj:45)(Q.S Al-A’raf:130) (Q.S Al-Bagrah: 266)
(Q.S Asyu’ara:146-149), (Q.S saba’:15-16), (Q.S
Al-Qashas: 56 & 82), (Q.S Ar-rum:41), (Q.S: An-
Nahl:73 &112) (Q.S: Al-Kahfi: 32-43).

Jadi dapat kita simpulkan bahwa sesuatu
yang dikatakan rezeki menurut Islam
adalahsesuatu yang diusahakan dengan cara
yang sesuai dengan syariat Islam dan juga hal
tersebut dapat bermanfaat untuk diri pribadi dan
juga masyarakat

IV. SIMPULAN DAN SARAN

Kata Rizq berasal dari kata Razaqa-
yarzuqu-rizqan. Kata Rizki ini dengan semua
turunannya telah disebut sebanyak 123 kali di
dalam Alquran. Al Rizq dalam Al-Quran
memiliki banyak makna seperti  Al-Atha
(pemberian/Anugerah), Al-Tha’am (makanan),
Al- Fakihah (Buah-buahan), Al-Mathar (hujan),
Al- Nafaqah (nafkah), Al- Syukr (bersyukur), Al-
Tsawab (Pahala), Al-Jannah (Surga).

Didalam Al-Qur’an yang dimaksud
dengan rezeki tidak hanya yang tampak secara
material saja, seperti makanan, buah-buahan
ataupun pakaian yang dapat digunakan. Lebih
dari itu, konsep rezeki menurut alqu’an adalah
seagala sesuatu yang diberikan Allah kepada
manusia baik yang berwujud maupun tidak
berwujud yang dapat bermanfaat bagi diri sendiri
dan orang lain. Yang mana cara memperolehnya
haruslah sesuai dengan syariat islam.

Selain itu diyakini juga bahwa Allah
adalah  sumber  rezeki. Yang  mana
implementasinya bukanlah seseorang dapat
memperoleh rezeki tanpa melakukan usaha
apapun. Tetapi, Allah telah menjamin rezeki
kepada seluruh makhluknya dengan gambaran
bahwa Allah menciptakan makhluk dengan
segala  kesempurnaannya, yaitu memiliki
keinginan, kecenderungan dan juga insting yang
membuat manusia terdorong untuk melakukan
usaha guna memperoleh rezeki dari Allah.

Terakhir, rezeki merupakan akumulasi
dari apa yang dikerjakan. Hal ini tidak melulu
tentang kerjaan yang dilakukan oleh diri sendiri,
tetapi juga atas kerja orang lain. Maka dari itu
islam sangat menganjurkan untuk membagikan
harta kepada orang yang tidak mampu. Dan setiap
kerjaan dilakukan tidak hanya usaha diri sendiri
melainkan juga bersama orang lain. Oleh sebab
itu dalam rezeki yang diperoleh juga tersirat
tanggung jawab sosial.

Terakhir, melihat sedikitnya literatur
tentang konsep rezeki ini maka penulis
menyarankan agar lebih banyak lagi peneliti yang
mau menelaah mengenai materi ini. Penulis
menyadari bahwa tulisan ini jauh dari kata
sempurna. Maka, penulis sangat mengharapkan



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 11, No.1, Maret 2021, hlm. xx-xx P-1SSN: 2089-4430 E-ISSN: 2808-4888

kritik dan saran dari para pembaca agar makalah
ini lebih baik kedepannya

REFERENSI

Ad-Dimasyqi, I. K. (2000). Tafsir Ibnu Katsir Juz
1. Sinar Baru Algensindo.

Gulen, F. M. (2011). Cahaya Al-Qur’an Bagi
Seluruh Makhluk. Republika.

Ibnu Faris, A. (1979). Maagaayisil Luglah, juz:2.
Daarul Al-Fikr.

Jonathan, S. (2006). Metode Penelitian
Kuantitatif dan Kualitatif. Graha Ilmu.
Madhur, 1. (n.d.). Al-Anshori, Lisanul Arab Juz:

10. Bairut.

Mardalis. (1999). Metode Penelitian Suatu
Pendekatan Proposal. Bumi Aksara.

Nazir, M. (2013). Metode Penelitian. Ghalia
Indonesia.

Nuruddin, A. (2010). Dari Mana Sumber
Hartamu. Erlangga.

Shihab, M. Q. (2005). Tafsir Al-Misbah Pesan,
Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Lentera
Hati.

Tarigan, A. A. (2012). Tafsir Ayat-ayat Ekonomi
Sebuah Eksplorasi Kata-kata Kunci dalam
Al-Qur’an. Citapustaka Media Perintis.



