MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam

Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 - 9 P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

Metodologi Penulisan Tafsir At-Tanwir Muhammadiyah

Ahmad Sudianto?, Sri Sastika Khasanah?, Nabila Bilgisti®
D23 JAIN Takengon, Aceh Tengah, excellent_621@yahoo.co.id

ABSTRAK
Muhammadiyah secara umum diartikan sebagai umat atau pengikut Nabi Muhammad SAW, yakni setiap individu
orang Islam yang mengakui dan meyakini bahwa Nabi Muhammad SAW adalah hamba dan pesuruh Allah SWT yang
terakhir. Praktis-idelogis ormas Muhammadiyah menjadikan tafsir At-Tanwir sebagai bagian yang tidak terpisahkan
dari referensi religiusitas. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk mengetahui lebih jauh tentang tafsir At-Tanwir
sebagai perwujudan dari tafsir jama’i, baik latar belakang penulisannya maupun sistematikanya. Tulisan ini bersifat
analisis konseptual melalui pendekatan kualitatif-deskriptif dengan menggunakan metode kajian kepustakaan (library
research). Berdasarkan penelitian yang dilakukan dapat diketahui bahwa tafsir At-Tanwir berhasil menghadirkan
nuansa baru dalam dunia penafsiran Al-Qur’an. Penyusunan tafsir ini dilaksanakan secara kelompok (kolektif) dan
disebut sebagai tafsir jama’i, sehingga penafsirannya berlainan dengan karya-karya tafsir sebelumnya yang disusun
secara individu. Tafsir At-Tanwir berusaha melakukan interpretasi ayat-ayat Al-Qur’an dengan prinsip responsivitas,

membangkitkan dinamika dan menggelorakan etos; etos ibadah, etos ekonomi, etos sosial dan etos keilmuan.

Kata kunci: Tafsir At-Tanwir, Jama’i, Muhammadiyah, Kolektif

I. PENDAHULUAN

Al-Qur’an  adalah pedoman  bagi
kehidupan manusia sejak diturunkannya sampai
akhir zaman. Perkembangan zaman dan kondisi
masyarakat dari waktu ke waktu menstimulasi
usaha pemahaman dan pendalaman makna Al-
Qur’an agar dapat dihayati dan dipedomani
(Sudianto,  2022). Keniscayaan tersebut
melahirkan ide-ide penafsiran baru dengan ragam
metode pendekatan yang dilakukan oleh para
mufassir (Baidan, 2016).

Ideologi baru dalam disiplin ilmu tafsir
tumbuh kemunculan
problematika bahasan dengan kategori mubham.

sejalan dengan
Permasalahan ini berkaitan dengan ayat-ayat
mutasyabihat sehingga memerlukan penjelasan
terperinci dari para mufassir. Beberapa masalah
yang sering mengemuka antara lain berasosiasi
dengan bidang hukum, tata laksana bernegara dan
keluarga. Bidang-bidang kajian  dimaksud
memerlukan ijtihad interpretatif sebagai usaha
membumikan Al-Qur’an dalam kehidupan yang
selanjutnya disebut dengan tafsir bi ar-ra’yi
(Asnajib, 2020).

Tafsir At-Tanwir hadir sebagai bahagian
penting dari pemikiran tafsir progresif di abad ini.
Karya ini dibidani oleh Tim Penyusun Majelis

Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat (PP),
Muhammadiyah. Kontribusi gagasan yang ada di
dalamnya menjadi komplemen bagi keragaman
khazanah tafsir nusantara. Penyematan nama
tafsir jama i bagi tafsir ini didasarkan pada usaha
bersama tim penyusun lembaga Muhammadiyah,
sehingga interpretasi yang dimuat bersifat
kolektif (Hidayat, 2017).

Pembahasan di dalam artikel ini
ditujukan untuk mengungkap eksistensi kitab
tafsir At-Tanwir sebagai perwujudan dari tafsir
Jjama’i dan kitab tafsir formal terbitan Pimpinan
Pusat Muhammadiyah. Di dalamnya akan
dipaparkan secara singkat sejarah berdirinya
Muhammadiyah, lembaga tarjih dan tajdid
Muhammadiyah serta sistematika penulisan kitab
tafsir At-Tanwir. Artikel ini diharapkan dapat
menjadi stimulus ilmiah khususnya di bidang
pemikiran tafsir.

II. METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan model studi
pustaka (library research). Studi pustaka
merupakan kegiatan penelaahan produk-produk
intelektual masa lalu yang memiliki keserasian
dengan  kajian yang akan  dijalankan.
Implementasinya melalui pelacakan literatur-


mailto:excellent_621@yahoo.co.id

MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9

P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

literatur ilmiah baik buku maupun jurnal
(Rahmadi, 2011).

Pendekatan penelitian yang digunakan
adalah  pendekatan  kewahyuan  dengan
menempatkan lektur-lektur ilahiyah sebagai
landasan kajian. Langkah ini diharapkan dapat
mereduksi ego pemikiran peneliti (Sudianto,
2022). Dengan demikian, penelitian yang
dihasilkan cenderung bersifat objektif.

Referensi fundamental dalam penelitian
ini adalah kitab tafsir At-Tanwir yang merupakan
produk pemikiran tim penulis dari ormas
Muhammadiyah. Referensi ini didukung oleh
sejumlah sumber data sekunder berupa buku,
manuskrip dan jurnal-jurnal otoritatif. Rujukan-
rujukan yang disebut terakhir berfungsi dalam
penyelesaian penelitian yang dilakukan.

III. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Latar Belakang Berdirinya Organisasi

Muhammadiyah

Muhammadiyah sebagai sebuah
organisasi kemasyarakatan digagas pendiriannya
di era kegelapan bangsa Indonesia. Di masa itu
bangsa Indonesia mengalami kemunduran
politik, ekonomi dan budaya. Kemunduran ini
timbul akibat dahsyatnya penjajahan Belanda di
Nusantara. Kondisi dimaksud melecutkan
semangat para tokoh perjuangan untuk
menginisiasi  lahirnya beberapa organisasi
pergerakan  dengan  target  kemerdekaan,
diantaranya Muhammadiyah.

Berdirinya ~ Muhammadiyah  tidak
terlepas dari dua faktor penting yang
melatarbelakanginya; subyektif dan obyektif.
Faktor pertama berkaitan dengan eksplorasi
spiritual yang dilakukan oleh figur K. H. Ahmad
Dahlan  terhadap  kandungan  Al-Qur’an.
Eksplorasi ini mengantarkan beliau kepada
kognisi qurani atas firman Allah dalam surat
ketiga ayat 104. Faktor kedua berselirat dengan
redupnya otentisitas nilai-nilai Al-Qur’an dalam
kehidupan sebagai aspek internal. Iklim ini
diperparah dengan gencarnya upaya pemurtadan
yang dilakukan penjajah Eropa, khususnya
Belanda, selaku aspek eksternal (Anis, 2019).

Nama Muhammadiyah menyiratkan
harapan besar pendirinya, K.H. Ahmad Dahlan
yang memiliki nama awal Muhammad Darwis.
Harapan yang diterjemahkan ke dalam amal bakti
organisasi ditaati oleh setiap individu warga dan
simpatisan Muhammadiyah. Ditujukan demi
tegaknya kejayaan Islam di muka bumi,
utamanya Indonesia (Anis, 2019).

B. Majelis Tarjih dan Tajdid

Muhammadiyah

Organisasi kemasyarakatan
Muhammadiyah dalam hirarki organisasinya
memiliki beberapa elemen yang saling berkaitan.
Setiap elemen bergerak sesuai dengan tugas
pokok dan fungsinya sebagai representasi wajah
organisasi yang paling nyata. Dalam bidang
fatwa Muhammadiyah memiliki lembaga yang
disebut  Majelis Tarjih dan Tajdid
Muhammadiyah.

Majelis Tarjih dan Tajdid
Muhammadiyah terbentuk dari ide seorang tokoh
perjuangan kemerdekaan Indonesia, K.H. Mas
Mansur. Beliau merupakan sosok dari empat
serangkai pejuang kemerdekaan; Soekarno,
Hatta, dan Ki Hajar Dewantoro. Majelis ini
diputuskan sebagai bagian dari organisasi
Muhammadiyah pada tahun 1927 dalam kongres
Muhammadiyah ke-16 di Pekalongan. Kongres
tersebut kemudian menunjuk beberapa tokoh
penting sebagai tim kerja pada majelis tarjih,
yaitu: K.H. Mas Mansur dari Surabaya, H.
Mukhtar dari Yogyakarta, Buya AR Sutan
Mansur dari Minangkabau, Kartosudharmo
konsul Betawi, H.A. Mukti Ali asal Kudus, M.
Kusni dan M. Junus Anis asal Yogyakarta.
Terjadi beberapa kali perubahan nama majelis
tarjih, di antaranya Majelis Tarjih dan
Pengembangan Pemikiran Islam (MTPPI) saat
Muktamar ke-43 yang bertempat di Banda Aceh
tahun 1995. Kemudian beganti nama kembali
menjadi Majelis Tarjih dan Tajdid pada
Muktamar ke-45 yang berlangsung di Malang
pada tahun 2005 (Hidayat, 2010).

Mejelis Tarjih dan Tajdid merupakan
bagian resmi organisasi yang bertugas
mengeluarkan fatwa atau dekrit hukum sebagai
pedoman bagi seluruh warga Muhammadiyah.



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9

P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

Mejelis  ini  berperan dalam  melakukan
pertimbangan terhadap segala masalah yang
menjadi polemik ditengah kehidupan warga
Muhammadiyah. Dengan demikian, diharapkan
akan  dikemukakan
keagamaan yang berdalil sesuai dengan Al-
Qur’an dan Al-Sunnah (M. Hidayat Ediz, 2020).

Secara etimologi kata tarjih berasal dari

pandangan-pandangan

kata (=), (z%2), (b==7) berarti menguatkan

sesuatu atas yang lain. Menurut terminologi kata
ini bermakna melakukan istinbath hukum atas
dalil syariat yang dinilai lebih kuat dari beberapa
dalil yang bertentangan secara dzahir. Dalam
sudut pandang Muhammadiyah tarjih dijelaskan
sebagai kegiatan ilmiah yang muncul sebagai
reaksi terhadap gejala sosial dan keumatan dari
perspektif agama Islam, utamanya dari sudut
pandang kaidah-kaidah syari’ah (Setiawan,
2019).

Kata tajdid berasal dari bahasa Arab,

yaitu (33>), (s1x), () berarti melakukan

pembaharuan atas sesuatu sehingga menjadi
baru. Dalam ungkapan lain tajdid merupakan
usaha untuk mendatangkan kebaruan dari karya-
karya terdahulu dalam rangka meningkatkan nilai
positif masa kini yang mengacu pada hajat yang
diimpikan. Muhammadiyah sebagai organiasai
terus berupaya untuk mempersembahkan produk-
produk unggulan bagi segenap warga dan
khalayak ramai dalam rangka mewujudkan
masyarakat adil dan makmur dalam bingkai
mardatillah (Rohmansyah, 2018).

Dalam konteks kekinian Majelis Tarjih
dan Tajdid digunakan sebagai perumus dasar
ideologis Muhammadiyah. Kinerja ini ditujukan
untuk memberi umpan balik terhadap persoalan-
persoalan keumatan yang menjadi parameter
kesahihan beragama. Salah satu produk dari
majelis ini adalah kitab tafsir At-Tanwir.

C. Kitab Tafsir At-Tanwir Sebagai Kitab

Tafsir Rujukan Muhammadiyah

1. Latar Belakang Penulisan Kitab

Tafsir At Tanwir

Muhammadiyah sebagai sebuah
organisasi kemasyarakatan tertua yang pernah
ada di Indonesia sejatinya telah melakukan usaha

untuk melakukan interpretasi terhadap ayat-ayat
Al-Qur’an. Bermula dari kerja ilmiah yang
dilakukan oleh K.H. Ahmad Dahlan dalam
mentafsirkan surat Al-Ma’un. Penafsiran ini
berhasil mengilhami gerak organisasi dalam
aktifitas amal bakti dan amal usaha sehingga
menjadi organisasi cinta kasih terbesar di dunia.

Secara umum penyusunan kitab tafsir At-
Tanwir berawal dari tingginya animo masyarakat
terhadap karya tafsir ini. Hal tersebut dibuktikan
dengan derasnya permintaan cetak ulang sejak
awal kitab ini dipublikasikan. Realitas ini
ditengara sebagai sinyalemen terhempasnya
dahaga berbagai kalangan akan kehadiran karya
cipta pada ranah tafsir. Karya yang dimaksud
adalah sebuah karya yang mengusung desain dan
pendekatan terkini dalam interpretasi lektur-
lektur ilahi. Dengan demikian, karya tafsir ini
diproyeksikan sebagai angin segar yang
membawa solusi atas ragam problematika umat
kontemporer.

Penyematan nama At-Tanwir pada
dasarnya  merefleksikan  filosofi ~ ormas
Muhammadiyah, yaitu kreasi yang membawa
pencerahan dan pembudayaan. Karenanya, tidak
berlebihan jika kitab tafsir ini dilabeli dengan
tafsir Al-Qur’an progresif revolusioner. Versi
tafsir yang tersaji diharapkan menjadi resolusi
atas masalah-masalah umat masa kini. Karya ini
semakin memiliki daya tarik tersendiri ketika
menyajikan konten-konten ilmiah modern tanpa
menanggalkan identitasnya sebagai mata rantai
keilmuan Islam masa silam (M. Nurdin Zuhdi,
n.d.).

2. Tim Penulis kitab Tafsir At-Tanwir

Kitab tafsir At-Tanwir dibidani oleh para
penulis terkemuka di bidangnya. Nama-nama
penulis yang tergabung dalam tim penulis kitab
Tafsir At-Tanwir merupakan deretan para
akademisi. Semua nama yang terhimpun dalan
tim penulis Tafsir At-Tanwir yang berjumlah 14
orang dicantumkan pada halaman kedua dari
kitab tafsir ini, seluruhnya telah menyandang
gelar akademik, minimal Strata Dua (S2). Mereka
adalah para pegiat Muhammadiyah, yang
mayoritasnya mengemban amanah sebagai staf
pengajar pada Perguruan Tinggi Negeri maupun



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9

P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

Swasta di pelbagai daerah di tanah air. Sebagian
dari penulis Tafsir At- Tanwir telah bergelar
Profesor (Guru Besar) dan sebagian lagi
menyandang titel Doktor dan Magister. Tidak
kurang dari tujuh orang profesor yang tergabung
dalam tim ini, yaitu: Prof. Sa’ad Abdul Wahid
(Guru Besar Hukum Islam UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta), Prof. Dr. H. Muhammad Zuhri, MA
(Guru Besar Tafsir IAIN Salatiga), Prof. Salman
Harun (Guru Besar Tafsir UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta), Prof. Muhammad Chirzin
(Guru Besar Tafsir UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta), Prof. Dr. Yunahar Ilyas, Lc., M.Ag
(Guru Besar Ulumul Qur’an Universitas
Muhammadiyah Yogyakarta), Prof. Dr. H.
Syamsul Anwar (Guru Besar Hukum Islam UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta), dan Prof. Dr.
Rusydi A.M (Guru Besar IImu Tafsir UIN Imam
Bonjol Padang) (Tarjih, 2022).

Turut menjadi bagian dari tim penulis
Tafsir At-Tanwir 4 orang Doktor dan 3 orang
Magister. Mereka adalah Dr. Muhammad Amin,
Lc. MA, Dr. Ustadi Hamzah, M.Ag, Dr. Hamim
Ilyas, dan Dr. Agung Danarto, M.Ag. Sedangkan
para penulis yang masih berpendidikan strata dua
(S2) adalah: Dra. Siti Aisyah, M.Ag, Aly Aulia,
Lc., M.Hum, dan Moh. Dizkron, Lc., M. Hum
(Tarjih, 2022). Jika dilihat dari susunan tim
penulisnya, maka tidaklah menjadi sesuatu yang
eksesif tatkala kitab tafsir ini dijuluki tafsir
akademis.

3. Tujuan Penulisan Kitab Tafsir At-
Tanwir
Penulisan tafsir At-Tanwir memiliki

beberapa tujuan sebagaimana ditulis di dalam
kata pengantar pada tafsir ini. Tujuan tersebut di
antaranya adalah:

a. Menyajikan pustaka tafsir sesuai dengan
tugas dan fungsi Muhammadiyah selaku
lembaga dakwabh.

b. Merespons hajat warga Muhammadiyah
akan eksistensi pustaka tafsir jama’i yang
dihasilkan oleh para pemuka

Muhammadiyah.

c. Mewujudkan tamadun bangsa Indonesia
yang progresif dan menggelorakan spirit
umat melalui pendayagunaan aset

figuratif umat yang dapat dielaborasi dari

petunjuk Al-Qur’an (Tarjih, 2022).

4. Bentuk, Metode, Corak, dan Sumber

Penafsiran Kitab Tafsir At-Tanwir

Bentuk penafsiran yang digunakan
dalam kitab tafsir At-Tanwir adalah tafsir bi ar-
ra’yi. Sesuai dengan bentuknya, maka
interpretasi ayat-ayat Al-Qur’an di dalamnya
didasarkan pada kemampuan ijtihad tanpa
menyisihkan penafsiran yang bersumber dari asar
salafus salih. Elaborasi penafsiran dalam bentuk
ini dikembangkan dengan bantuan ragam disiplin
keilmuan seperti ilmu bahasa Arab, ilmu qira’ah,
ulum Al-Qur’an, ilmu hadits, ushul figh dan ilmu
sejarah.

Tafsir At Tanwir ditulis dengan
menggunakan metode tahlili. Metode ini
berusaha menerangkan intisari teks-teks ilahi dari
beragam dimensi; bahasa, sebab turun ayat,
munasabah dan dimensi lain menurut tendensi
mufassir. Proses penafsiran diimplementasikan
melalui sistematika mushaf Al Qur’an, berurutan
sesuai surat dan ayat.

Sebagai produk intelektual yang disusun
secara kolektif, maka corak tafsir At-Tanwir
merupakan kombinasi beberapa corak tafsir.
Corak-corak tafsir dimaksud antara lain corak
lughawi, corak fighi, corak falsafi, corak sufi,
corak ilmi dan corak adabi ijtima’i (Hidayat,
2017). Hal ini merupakan suatu keniscayaan bagi
suatu karya tafsir dan karya-karya lain yang
digarap oleh sebuah tim dengan perbedaan latar
belakang personilnya.

Referensi penafsiran yang dipakai dalam
kitab tafsir At-Tanwir berjumlah 66 karya.
Terdiri dari rujukan berbahasa Indonesia, Arab
dan Inggris serta rujukan berupa terjemahan dari
bahasa Inggris. Selain sitasi yang dilakukan dari
buku, tafsir ini juga menukil dari artikel jurnal,
majalah dan disertasi program doktor.

Tafsir At-Tanwir mengacu kepada
karya-karya berbahasa Arab sebanyak 24 karya.
Tiga belas di antaranya merupakan kitab-kitab
tafsir berbahasa Arab yang dapat ditelusuri
melalui catatan kaki maupun daftar pustaka yaitu:

a. Tafsir Jami’ al-Bayan an Ta’wil Ay al-

Qur’an karya Ath-Thabari (w. 923 M)



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9

P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

b. Tafsir al Kasysyaf karya Az-
Zamakhsyari (w. 1144 M)
c. Al-Muharrar al-Wajiz karya Ibn Athiyah
(w. 1147 H)
d. Tafsir Al Qur’an al-Azhim karya Ibn
Katsir (w. 1373 M)
e. Tafsir Ruh al-Ma’ani karya al-Alusi (w.
1802 M)
f. Mabhasin al-Ta’wil karya al-Qasimi (w.
1914 M)
g. Tafsir al-Manar karya Rasyid Ridha (w.
1935 M)
h. Tafsir al-Maraghi karya al-Maraghi (w.
1952 M)
i. Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an karya Sayyid
Qutb (w. 1966 M)
j.  Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir karya Ibn
Asyur (w. 1973 M)
k. Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili
(w. 2015)
1. Rawa’i al-Bayan fi Tafsir al-Ayat al-
Ahkam
m. Shafwat al-Tafasir, dua tafsir terakhir
adalah karya yang pengarangnya masih
hidup, Ali Al-Shabuni (lahir. 1930 M).
Di samping rujukan-rujukan di atas,
tafsir At-Tanwir juga merujuk karya-karya tafsir
yang ditulis oleh ulama tafsir nusantara seperti
Tafsir al-Azhar buah tangan Hamka. Tafsir ini
juga merujuk tulisan berbahasa Inggris sebanyak
17 karya. Tak ketinggalan buah pemikiran para
cendekiawan muslim Indonesia, seperti karya
Said Agil Husin al-Munawwar dan Abdul Halim,
Fikih Haji Menuntun Jamaah Mencapai Haji
Mabrur, Nurcholis Madjid, “The Islamic Concept
of Man and lIts Implications for Muslim
Apprecation of The Civilan Political Rights”,
termasuk juga karya Muhammad Quraish Shihab,
Membumikan al-Qur’an, turut dijadikan bahan
rujukaan (Rahman & Erdawati, 2019).
5. Sistematika Penulisan Kitab Tafsir
At-Tanwir
Tafsir  At-Tanwir
disusun secara sistematis menurut standar karya
tulis ilmiah. Ditemukan kata pengantar, pedoman

Muhammadiyah

transliterasi, daftar isi, daftar pustaka serta
dilengkapi dengan daftar nama-nama penulis

tafsir. Interpretasi surah Al-Fatihah terbagi ke
dalam empat bagian: A. Pendahuluan, B.
Pandangan Hidup, C. Jalan Hidup, dan D.
Penutup. Komponen pendahuluan merupakan
pengantar yang berisi keterangan tentang posisi
surah Al-Fatihah, nama lain dari Al-Fatihah,
jumlah ayat, hukum membaca basmalah dan
muatan inti dari surah Al-Fatihah. Fokus
penafsiran terdapat pada butir B (tafsiran ayat 1
sampai ayat 4) dan butir C (tafsiran ayat 5 sampai
ayat 7). Sedangkan butir D menjadi simpulan dan
ibrah, lalu bagian penutup.

Tafsir surah Al-Bagarah ayat 1 sampai
ayat 141, mencakup dua unsur. Pendahuluan
menjadi pembuka sebelum masuk ke unsur
pertama. Unsur pertama Al-Qur’an Sebagai
Petunjuk (ayat 1 sampai ayat 39) terdiri dari
empat bab: Bab I: Sikap Manusia Terhadap
Petunjuk Al-Qur’an, Bab II: Penerimaan dan
Penolakan Petunjuk  Al-Qur’an, Bab III:
Kosmologi dan Pandangan Dunia yang Afirmatif
dan Bab IV: Antropologi: Konsepsi Penciptaan
Manusia untuk Meraih Kejayaan. Unsur pertama
ditulis dalam 135 halaman mulai dari halaman 87
sampai halaman 222. Disambung dengan unsur
kedua ‘Dakwah Kepada Bani Israil dan Pelajaran
dari Kisah Mereka (ayat 40 sampai ayat 103)’,
mencakup lima bab: Bab I: Petunjuk Kepada
Bani Israil dan Balasan Terhadap Pengingkaran
Mereka, Bab II: Anugerah Tuhan Kepada Bani
Israil dan Sikap Bandel Mereka; Bab III: Respons
Al-Qur’an Terhadap Bani Israil, Bab IV:
Bimbingan Bagi Orang Beriman Sehubungan
Dengan Prilaku Orang-orang Kafir, Bab V:
Perujukan Kepada Millah Ibrahim. Unsur kedua
dijabarkan dalam 261 halaman; dari halaman 223
hingga halaman 484.

Teknik penulisan surat Al-Fatihah di
dalam kitab Tafsir At Tanwir, (Tarjih, 2022)
sebagai berikut:

a. Menyebutkan nama surah dengan dua

kali penyebutan; Surah al-Fatihah, di

bawahnya ditulis dengan huruf Arab

tanpa harakat ( &<l 35w ).
b. Menuliskan ayat yang akan ditafsirkan.

Dalam surah Al-Fatihah, seluruh ayat
ditulis lengkap. Ayat pertama, basmalah,



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9

P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

berada di tengah halaman. Ayat dua
sampai ayat tujuh berada di bawahnya.
Tipografi Arab lebih besar dari huruf
latin. Format penulisan dari kanan ke kiri
dengan penomoran pada setiap akhir
ayat.

Menuliskan terjemahan ayat.
Terjemahan didahului nomor ayat yang
diberi dua tanda kurung, selanjutnya
terjemahan  untuk  tiap-tiap  ayat.
Penerjemahan dalam Tafsir At-Tanwir
mengalami sedikit perbedaan dengan
terjemahan  Kementerian ~ Agama.
Contohnya pada terjemahan basmalah,
Al-Qur’an terjemahan Kementerian
Agama menulis: “Dengan menyebut
nama Allah yang Maha Pemurah lagi
Maha Penyayang”, sementara pada
Tafsir at-Tanwir ditulis: “Dengan nama
Allah yang Maha Pengasih lagi Maha
Penyayang”.

Mencantumkan  pendahuluan.  Pada
penafsiran surah Al-Baqarah, komponen
ini ada pada urutan kedua. Pendahuluan
memuat keterangan tentang asal-usul
nama surah yang berkaitan, periode
turunnya  surah  (makkiyah  atau
madaniyah), keutamaan surah, jumlah
ayat, dan kandungan pokok. Dalam
Tafsir ~ At-Tanwir, = Muhammadiyah
melakukan tarjih bahwa pendapat yang
paling kuat adalah Al-Fatihah terdiri atas
tujuh ayat dan basmalah menjadi ayat
pertama. Hukum membaca basmalah
ketika shalat adalah wajib menurut
pendapat terkuat. Basmalah boleh dibaca
dengan dua ketentuan; secara jahr
(nyaring) dan secara sirr (lirih).
Penjelasan ini dirujuk dari buku Tanya
Jawab Agama (1998) yang diterbitkan
oleh Tim PP Muhammadiyah.
Menggunakan pendekatan kebahasaan.
Sebagai contoh, saat penafsiran kata Ar-
Rahman dan Ar-Rahim. Tafsir At-
Tanwir menukil pendapat ulama
mufradat  Al-Qur’an, Raghib al-
Ashfahani. Tafsir ini juga menjelaskan

tentang timbangan (wazan) dari kata

(0l>,) rahman yang sama dengan pola
(M) fa’lan dan kata (w>,) rahim sama

dengan pola (J=2) fa’il. Keduanya

memiliki makna yang tidak sama, yang
pertama ‘rahman’ bersifat temporal,
sementara ‘rahim’ bersifat permanen.
Tafsir Al-Qur’an dengan Al-Qur’an.
Dalam menafsirkan kata ‘al-rahman’ dan
‘al-rahim’ ada sejumlah ayat yang
dikutip oleh Tafsir At-Tanwir, di
antaranya adalah: surah al-A’raf (7): 156,
al-Qashash (28): 86), al-Dukhan (44): 6,
dan al-Anbiya (21): 107.

Menggunakan pendekatan  filosofis.
Tafsir At-Tanwir menukil pendapat
tokoh Filsuf Muslim, Al-Kindi, melalui
tulisan Peter Adamson. Terma ‘rabb’
dapat Dberarti pencipta, pemelihara,
pengatur, dan yang semakna dengannya.
Sangat logis adanya sesuatu memerlukan
penciptanya. Dzat yang paling awal
mencipta sesuatu adalah Allah bagi
orang muslim.

Menggunakan pendekatan sains. Teks-
teks ilahi dijelaskan melalui sudut
pandang ilmu pengetahuan; biologi,
fisika, astronomi, dan lainnya.

Tafsir Al-Qur’an dengan Hadis. Terdapat
dua buah hadis riwayat imam Al-Bukhari
yang dijadikan sebagai dasar penjelasan
keistimewaan dan kaidah membaca al-
Fatihah.

Melengkapi penafsiran dengan ilmu
gira’at. Menukil keterangan dari salah
seorang imam qira’at, Ibnu Abbas (w.
774H), Tafsir At-Tanwir menjelaskan
ancka cara membaca al-Qur’an.
Penafsiran ayat: ‘maliki yaum al-din’,
surah al-Fatihah ayat keempat; mim pada
kata ‘malik’ boleh dibaca dengan dua
ketentuan; panjang dan pendek.
Interpretasi teks-teks Al-Qur’an selaras
dengan filosofi kemuhammadiyahan.
Hal dimaksud tercermin pada penafsiran
al-Fatihah ayat kelima dalam urusan



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9

P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

ibadah. Dua pendapat yang dinukilkan
dalam tafsir ini bersumber dari al-
Zamakhsyari (w. 1144 M) dan Rasyid
Ridha (w. 1935 M) sosok cendekiawan

muslim kontemporer penerus
Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad
Abduh.

1. Mengakhiri penafsiran dengan simpulan
dan ikhtisar.

6. Contoh Penafsiran dalam Kitab Tafsir
At-Tanwir

Salah seorang tokoh yang memiliki
kontribusi dalam penyusunan tafsir At-Tanwir ini
adalah Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, M.A yang
menulis tafsir surah Al-Bagarah (2) ayat 29,
(Tarjih, 2022) sekaligus memberikan kata
pengantar di tafsir ini. Penafsiran dimaksud
terdapat pada BAB III dengan judul Kosmologi
dan Pandangan Dunia yang Afirmatif. Bab ini
menjelaskan mengenai kandungan pokok yang
tercantum pada surat Al Bagarah (2) ayat 29:

F s 231 0 Sl I 58

Lo & 3VG .

sos U R5e ol i Bl SLadl ) G
29 :3,0] ke

Artinya: Dia yang menciptakan untukmu
semua apa yang ada di bumi, kemudian Dia
berkehendak menuju langit, lalu dijadikannya
tujuh langit, dan Dia Maha Mengetahui terhadap
segala sesuatu. (QS. Al Baqgarah (2) : 29).

Ayat ini masih dinilai sebagai bagian dari
rentetan topik inti yang diperbincangkan Al-
Qur’an sejak permulaan surah Al Bagarah. Di
awal surah, Allah menyatakan bahwa Al-Qur’an
menjadi petunjuk hidup bagi orang yang
bertakwa dengan ciri memiliki ideologi dan
memiliki akal budi. Namun, demikian masih
ditemukan manusia yang berpaling dari Al-
Qur’an. Mereka terbagi menjadi dua kelompok;
yang menolak secara nyata disebut sebagai kafir
dan yang bermuka dua (iman di luar kufur di
dalam) disebut dengan munafik (QS. Al-Baqgarah
(2) : 6-20).

a. Kosmologi Al-Qur’an

Interpretasi surah Al-Bagarah ayat 29
dikemukakan berdasarkan pada realitas alam
semesta. Allah berfirman, “Dialah yang telah

menciptakan untukmu segala apa yang ada di
bumi dan Dia berkehendak menuju langit, lalu
diciptkannya tujuh langit, dan Dia Maha
Mengetahui tentang segala sesuatu.” Dua hal
yang diketengahkan dalam ayat ini; penciptaan
bumi dan langit merupakan bagian dari ilmu dan
otoritas Allah, karunia Allah dalam bentuk alam
semesta dan seluruh isinya merupakan tanda dari
kasih sayang-Nya. Oleh sebab itu, pengingkaran
manusia kepada Allah menjadi hal yang tidak
pantas dilakukan.
b 2T 30 STl T 58
Dialah yang menciptakan untukmu
segala apa yang ada di bumi. Kata Dia (34) pada
muka ayat merupakan pronomina dan mengacu
kepada kata “Allah” sebagai tercantum pada ayat
sebelumnya, yaitu, “Bagaimana kamu ingkar
kepada Allah...”, sehingga kalimat Dialah yang
menciptakan untuk kamu segala yang ada di bumi
berarti Dialah, yaitu Allah, yang menciptakan
untukmu segala yang ada di bumi. Kata “huwa”

( 3#/Dia) tersebut dalam bahasa Arab yang

masyhur dibaca huwa. Jika diawali dengan fa
atau wa sebagai tercantum pada akhir ayat, maka
banyak ulama ahli gira’at yang membacanya
dengan wahwa, yaitu dengan memberi harakat
sukun (mati) pada huruf “h”. Di antara ulama
yang menganut bacaan seperti dimaksud adalah
Nafi’, Abi ‘Amr, Al Kisai, Qalun, Abu Ja’far, Al
Hasan dan Al Yazid.

Terma “Khalaga” (31*) secara leksikal

memiliki beberapa makna. Pertama, bermakna
mencipta dari tiada, menunjukkan kreatifitas.
Kedua, bermakna gaddara, membuat model atau
desain pola. Kedua makna tersebut memiliki
korelasi yang menunjukkan penciptaan dari
ketiadaan. Ketiga, khalaga dalam makna majazi
berarti membuat-buat, seperti membuat —buat
kebohongan. Di lain sisi, khalaqa juga memiliki
makna keempat, yaitu mencipta dari suatu yang
ada. Makna yang serasi dengan ayat 29 ini adalah
makna mencipta dari tiada.

b. Pandangan Afirmatif terhadap Dunia
Frasa  “lakum” ()  bermakna

“untukmu”.  Terdapat dua makna yang



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9

P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888

diperdebatkan oleh para mufassir. Pertama frasa
di atas bermakna pemberian yang mengacu
kepada hak milik penuh. Kedua bermakna
ikhtibar yakni pelajaran untuk manusia menuju
kesyukuran.

Kata jami’an (semua) memiliki arti
segala yang ada di bumi. Kata tersebut menjadi
keterangan untuk frasa “apa yang ada di bumi”,
bukan keterangan untuk frasa “untuk kamu”.
Dengan demikian, tidak dibaca “untuk kamu
semua”.

Kata “tsumma” o secara umum
bermakna “kemudian”. Dalam bahasa Arab, kata

“kemudian”  tidak
rangkaian proses. Kata ini adakalanya hanya

selamanya  bermakna
digunakan untuk rangkaian penyebutan.

Penggalan pertama ayat Dialah yang
menciptakan untukmu segala apa yang ada di
bumi menyuguhkan satu konsep Islami tentang
penciptaan alam. Alam semesta tercipta dengan
perencanaan Maha Pencipta, Allah Swt. Oleh
karenanya, alam adalah kosmos, yakni satu
tempat berlakunya sistem dan metode, dan bukan
chaos, satu tempat terjadinya segala sesuatu
secara kebetulan tanpa perencanaan.

Ayat 29 surat Al-Baqarah ini datang
dengan muatan teologis yang esensial, yakni
prinsip afirmatif terhadap kehidupan dunia.
Dunia ini diciptakan sebagai karunia Allah swt
kepada manusia untuk dikelola dengan baik agar
berdaya guna dan berhasil guna. Meninggalkan
kehidupan dunia bertentangan dengan ajaran
Islam. Islam adalah agama yang sangat
memperhatikan kehidupan dunia dengan seruan
untuk melakukan amal shalih dan kreatifitas.
Hasil dari keduanya akan dituai di kehidupan
akhirat kelak

IV. SIMPULAN DAN SARAN

Tafsir At-Tanwir yang disusun oleh tim
penulis organisasi kemasyarakatan
Muhammadiyah merupakan satu karya terobosan
pada ranah tafsir. Disusun dengan mengacu pada
kaidah-kaidah penafsiran baku dan mutabar.
Menyuguhkan informasi-informasi yang
dibutuhkan sebagai jawaban atas persoalan

kehidupan. Penyajiannya terkesan atraktif dan

berani untuk menampilkan sesuatu yang berbeda
dari karya-karya tafsir terdahulu baik klasik
maupun kontemporer.

Metodologi penafsiran yang digunakan
dalam tafsir At-Tanwir merujuk pada
kesepakatan yang telah dijalin oleh para ulama
salaf. Ijtihad pemikiran yang dibangun di
dalamnya tidak bertujuan untuk pemenuhan
hasrat intelektual semata, melainkan dilambari
dengan mata rantai keilmuan generasi terbaik
umat, salafussalih. Perpaduan dari keduanya
menghasilkan interpretasi ayat yang memadai.

Dalam konteks kekinian tafsir At-Tanwir
lebih memiliki peluang untuk menjadi karya
tafsir alternatif. Ragam latar belakang keilmuan
para penulisnya dinilai mampu merangkum
aspek-aspek yang belum pernah dikaji oleh
karya-karya terkemuka. Hal ini tentunya
menambah nilai positif bagi kehadiran kitab tafsir
dimaksud.

Guna menjawab kegundahan masyarakat
akan kemunculan karya baru dalam bidang tafsir,
maka peneliti menyarankan kepada pihak terkait
untuk melanjutkan penulisan kitab tafsir At-
Tanwir. Di samping itu, perlu dilihat kembali
beberapa interpretasi yang masih memerlukan
kajian lebih mendalam. Dengan demikian,
pencerahan yang diberikan oleh tafsir ini akan
sepadan dengan namanya, At-Tanwir.

REFERENSI

Anis, A. (2019). Muhammadiyah Dalam
Penyebaran Islam. Jurnal Mimbar:
Media Intelektual Muslim Dan
Bimbingan Rohani, 5(2).
https://doi.org/10.47435/mimbar.v1il.2
79

Asnajib, M. (2020). PERKEMBANGAN
PARADIGMA PENAFSIRAN
KONTEMPORER DI INDONESIA:
Studi Kitab Tafsir at-Tanwir. Diya Al-
Afkar: Jurnal Studi Al-Quran Dan Al-

Hadis, 8(1).
https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v8il
5977

Baidan, N. (2016). Wawasan baru ilmu
tafsir. Buku.

Hidayat, S. (2010). Studi



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 13, No. 2, September 2023, him. 1 -9 P-ISSN: 2089-4430

e-ISSN: 2808-4888

KeMuhammadiyahan: Kajian Historis,
Ideologis, dan Organisasi. LPID
Universitas Muhammadiyah Surakarta.

Hidayat, S. (2017). TAFSIR JAMA’I
UNTUK PENCERAHAN UMMAT
Telaah Tafsir At-Tanwir Majelis Tarjih
dan Tajdid PP Muhammadiyah.
Wahana Akademika: Jurnal Studi
Islam Dan Sosial, 4(2).

M. Hidayat Ediz, Y. B. (2020). Majelis
Tarjih Dan Tajdid Sebagai Pemengang
Otoritas Fatwa Muhammdiyah. Journal
Al-Ahkam Vol. XXI Nomor 1, Juni
2020, XXI(I), 149-168.
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.
php/alahkam/article/view/2171/1526

M. Nurdin Zuhdi, I. A. (n.d.). TAFSIR AT-
TANWIR MUHAMMADIYAH Teks,
Konteks dan Integrasi lImu
Pengetahuan. Bildung.

Rahmadi. (2011). Pengantar Metodologi
Penelitian. In Antasari Press.

Rahman, A., & Erdawati, S. (2019).
TAFSIR AT-TANWIR
MUHAMMADIYAH DALAM
SOROTAN (Telaah Otoritas Hingga
Intertekstualitas Tafsir). Jurnal llmiah
IImu Ushuluddin, 18(2).
https://doi.org/10.18592/jiiu.v18i2.322
9

Rohmansyah. (2018). Kuliah
Kemuhammadiyahan. LP3M
Universitas Muhammadiyah
Yogyakarta.

Setiawan, B. A. (2019). Manhaj Tarjih Dan
Tajdid : Asas Pengembangan
Pemikiran dalam Muhammadiyah.
TARLIM : JURNAL PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM, 2(1), 35.
https://doi.org/10.32528/tarlim.v2i1.20
68

Sudianto, A. (2022). Al-Qur’an Berbicara
tentang Korupsi. Sakura.

Tarjih, M. & T. (2022). Tafsir At Tanwir.
Suara Muhammadiyah.



