
MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

1 
 

Metodologi Penulisan Tafsir At-Tanwir Muhammadiyah 

 
Ahmad Sudianto1, Sri Sastika Khasanah2, Nabila Bilqisti3 

1) 2) 3) IAIN Takengon, Aceh Tengah, excellent_621@yahoo.co.id 

 

 

 
ABSTRAK 

Muhammadiyah secara umum diartikan sebagai umat atau pengikut Nabi Muhammad SAW, yakni setiap individu 

orang Islam yang mengakui dan meyakini bahwa Nabi Muhammad SAW adalah hamba dan pesuruh Allah SWT yang 

terakhir. Praktis-idelogis ormas Muhammadiyah menjadikan tafsir At-Tanwir sebagai bagian yang tidak terpisahkan 

dari referensi religiusitas. Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk mengetahui lebih jauh tentang tafsir At-Tanwir 

sebagai perwujudan dari tafsir jama’i, baik latar belakang penulisannya maupun sistematikanya. Tulisan ini bersifat 

analisis konseptual melalui pendekatan kualitatif-deskriptif dengan menggunakan metode kajian kepustakaan (library 

research). Berdasarkan penelitian yang dilakukan dapat diketahui bahwa tafsir At-Tanwir berhasil menghadirkan 

nuansa baru dalam dunia penafsiran Al-Qur’an. Penyusunan tafsir ini dilaksanakan secara kelompok (kolektif) dan 

disebut sebagai tafsir jama’i, sehingga penafsirannya berlainan dengan karya-karya tafsir sebelumnya yang disusun 

secara individu. Tafsir At-Tanwir berusaha melakukan interpretasi ayat-ayat Al-Qur’an dengan prinsip responsivitas, 

membangkitkan dinamika dan menggelorakan etos; etos ibadah, etos ekonomi, etos sosial dan etos keilmuan.  

 

Kata kunci: Tafsir At-Tanwir, Jama’i, Muhammadiyah, Kolektif 

 

 

 

I. PENDAHULUAN  

Al-Qur’an adalah pedoman bagi 

kehidupan manusia sejak diturunkannya sampai 

akhir zaman. Perkembangan zaman dan kondisi 

masyarakat dari waktu ke waktu menstimulasi 

usaha pemahaman dan pendalaman makna Al-

Qur’an agar dapat dihayati dan dipedomani 

(Sudianto, 2022). Keniscayaan tersebut 

melahirkan ide-ide penafsiran baru dengan ragam 

metode pendekatan yang dilakukan oleh para 

mufassir (Baidan, 2016). 

Ideologi baru dalam disiplin ilmu tafsir 

tumbuh sejalan dengan kemunculan 

problematika bahasan dengan kategori mubham. 

Permasalahan ini berkaitan dengan ayat-ayat 

mutasyabihat sehingga memerlukan penjelasan 

terperinci dari para mufassir. Beberapa masalah 

yang sering mengemuka antara lain berasosiasi 

dengan bidang hukum, tata laksana bernegara dan 

keluarga. Bidang-bidang kajian dimaksud 

memerlukan ijtihad interpretatif sebagai usaha 

membumikan Al-Qur’an dalam kehidupan yang 

selanjutnya disebut dengan tafsir bi ar-ra’yi 

(Asnajib, 2020).  

Tafsir At-Tanwir hadir sebagai bahagian 

penting dari pemikiran tafsir progresif di abad ini. 

Karya ini dibidani oleh Tim Penyusun Majelis 

Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat (PP), 

Muhammadiyah. Kontribusi gagasan yang ada di 

dalamnya menjadi komplemen bagi keragaman 

khazanah tafsir nusantara. Penyematan nama 

tafsir jama’i bagi tafsir ini didasarkan pada usaha 

bersama tim penyusun lembaga Muhammadiyah, 

sehingga interpretasi yang dimuat bersifat 

kolektif (Hidayat, 2017).  

Pembahasan di dalam artikel ini 

ditujukan untuk mengungkap eksistensi kitab 

tafsir At-Tanwir sebagai perwujudan dari tafsir 

jama’i dan kitab tafsir formal terbitan Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah. Di dalamnya akan 

dipaparkan secara singkat sejarah berdirinya 

Muhammadiyah, lembaga tarjih dan tajdid 

Muhammadiyah serta sistematika penulisan kitab 

tafsir At-Tanwir. Artikel ini diharapkan dapat 

menjadi stimulus ilmiah khususnya di bidang 

pemikiran tafsir. 

 

II. METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan model studi 

pustaka (library research). Studi pustaka 

merupakan kegiatan penelaahan produk-produk 

intelektual masa lalu yang memiliki keserasian 

dengan kajian yang akan dijalankan. 

Implementasinya melalui pelacakan literatur-

mailto:excellent_621@yahoo.co.id


MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

2 
 

literatur ilmiah baik buku maupun jurnal 

(Rahmadi, 2011).  

Pendekatan penelitian yang digunakan 

adalah pendekatan kewahyuan dengan 

menempatkan lektur-lektur ilahiyah sebagai 

landasan kajian. Langkah ini diharapkan dapat 

mereduksi ego pemikiran peneliti (Sudianto, 

2022). Dengan demikian, penelitian yang 

dihasilkan cenderung bersifat objektif.  

Referensi fundamental dalam penelitian 

ini adalah kitab tafsir At-Tanwir yang merupakan 

produk pemikiran tim penulis dari ormas 

Muhammadiyah. Referensi ini didukung oleh 

sejumlah sumber data sekunder berupa buku, 

manuskrip dan jurnal-jurnal otoritatif. Rujukan-

rujukan yang disebut terakhir berfungsi dalam 

penyelesaian penelitian yang dilakukan. 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Latar Belakang Berdirinya Organisasi 

Muhammadiyah 

Muhammadiyah sebagai sebuah 

organisasi kemasyarakatan digagas pendiriannya 

di era kegelapan bangsa Indonesia. Di masa itu 

bangsa Indonesia mengalami kemunduran 

politik, ekonomi dan budaya. Kemunduran ini 

timbul akibat dahsyatnya penjajahan Belanda di 

Nusantara. Kondisi dimaksud melecutkan 

semangat para tokoh perjuangan untuk 

menginisiasi lahirnya beberapa organisasi 

pergerakan dengan target kemerdekaan, 

diantaranya Muhammadiyah.  

Berdirinya Muhammadiyah tidak 

terlepas dari dua faktor penting yang 

melatarbelakanginya; subyektif dan obyektif. 

Faktor pertama berkaitan dengan eksplorasi 

spiritual yang dilakukan oleh figur K. H. Ahmad 

Dahlan terhadap kandungan Al-Qur’an. 

Eksplorasi ini mengantarkan beliau kepada 

kognisi qurani atas firman Allah dalam surat 

ketiga ayat 104. Faktor kedua berselirat dengan 

redupnya otentisitas nilai-nilai Al-Qur’an dalam 

kehidupan sebagai aspek internal. Iklim ini 

diperparah dengan gencarnya upaya pemurtadan 

yang dilakukan penjajah Eropa, khususnya 

Belanda, selaku aspek eksternal (Anis, 2019). 

Nama Muhammadiyah menyiratkan 

harapan besar pendirinya, K.H. Ahmad Dahlan 

yang memiliki nama awal Muhammad Darwis. 

Harapan yang diterjemahkan ke dalam amal bakti 

organisasi ditaati oleh setiap individu warga dan 

simpatisan Muhammadiyah. Ditujukan demi 

tegaknya kejayaan Islam di muka bumi, 

utamanya Indonesia (Anis, 2019). 

B. Majelis Tarjih dan Tajdid 

Muhammadiyah 

Organisasi kemasyarakatan 

Muhammadiyah dalam hirarki organisasinya 

memiliki beberapa elemen yang saling berkaitan. 

Setiap elemen bergerak sesuai dengan tugas 

pokok dan fungsinya sebagai representasi wajah 

organisasi yang paling nyata. Dalam bidang 

fatwa Muhammadiyah memiliki lembaga yang 

disebut Majelis Tarjih dan Tajdid 

Muhammadiyah.  

Majelis Tarjih dan Tajdid 

Muhammadiyah terbentuk dari ide seorang tokoh 

perjuangan kemerdekaan Indonesia, K.H. Mas 

Mansur. Beliau merupakan sosok dari empat 

serangkai pejuang kemerdekaan; Soekarno, 

Hatta, dan Ki Hajar Dewantoro. Majelis ini 

diputuskan sebagai bagian dari organisasi 

Muhammadiyah pada tahun 1927 dalam kongres 

Muhammadiyah ke-16 di Pekalongan. Kongres 

tersebut kemudian menunjuk beberapa tokoh 

penting sebagai tim kerja pada majelis tarjih, 

yaitu: K.H. Mas Mansur dari Surabaya, H. 

Mukhtar dari Yogyakarta, Buya AR Sutan 

Mansur dari Minangkabau, Kartosudharmo 

konsul Betawi, H.A. Mukti Ali asal Kudus, M. 

Kusni dan M. Junus Anis asal Yogyakarta. 

Terjadi beberapa kali perubahan nama majelis 

tarjih, di antaranya Majelis Tarjih dan 

Pengembangan Pemikiran Islam (MTPPI) saat 

Muktamar ke-43 yang bertempat di Banda Aceh 

tahun 1995. Kemudian beganti nama kembali 

menjadi Majelis Tarjih dan Tajdid pada 

Muktamar ke-45 yang berlangsung di Malang 

pada tahun 2005 (Hidayat, 2010). 

Mejelis Tarjih dan Tajdid merupakan 

bagian resmi organisasi yang bertugas 

mengeluarkan fatwa atau dekrit hukum sebagai 

pedoman bagi seluruh warga Muhammadiyah. 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

3 
 

Mejelis ini berperan dalam melakukan 

pertimbangan terhadap segala masalah yang 

menjadi polemik ditengah kehidupan warga 

Muhammadiyah. Dengan demikian, diharapkan 

akan dikemukakan pandangan-pandangan 

keagamaan yang berdalil sesuai dengan Al-

Qur’an dan Al-Sunnah (M. Hidayat Ediz, 2020).  

Secara etimologi kata tarjih berasal dari 

kata )(ترجيحا) ,(يرجّح) ,)رجّح berarti menguatkan 

sesuatu atas yang lain. Menurut terminologi kata 

ini bermakna melakukan istinbath hukum atas 

dalil syariat yang dinilai lebih kuat dari beberapa 

dalil yang bertentangan secara dzahir. Dalam 

sudut pandang Muhammadiyah tarjih dijelaskan 

sebagai kegiatan ilmiah yang muncul sebagai 

reaksi terhadap gejala sosial dan keumatan dari 

perspektif agama Islam, utamanya dari sudut 

pandang kaidah-kaidah syari’ah (Setiawan, 

2019). 

Kata tajdid berasal dari bahasa Arab, 

yaitu (جدّد), (يجدّد), (تجديدا) berarti melakukan 

pembaharuan atas sesuatu sehingga menjadi 

baru. Dalam ungkapan lain tajdid merupakan 

usaha untuk mendatangkan kebaruan dari karya-

karya terdahulu dalam rangka meningkatkan nilai 

positif masa kini yang mengacu pada hajat yang 

diimpikan. Muhammadiyah sebagai organiasai 

terus berupaya untuk mempersembahkan produk-

produk unggulan bagi segenap warga dan 

khalayak ramai dalam rangka mewujudkan  

masyarakat adil dan makmur dalam bingkai 

mardatillah (Rohmansyah, 2018).  

Dalam konteks kekinian Majelis Tarjih 

dan Tajdid digunakan sebagai perumus dasar 

ideologis Muhammadiyah. Kinerja ini ditujukan 

untuk memberi umpan balik terhadap persoalan-

persoalan keumatan yang menjadi parameter 

kesahihan beragama. Salah satu produk dari 

majelis ini adalah kitab tafsir At-Tanwir.  

C. Kitab Tafsir At-Tanwir Sebagai Kitab 

Tafsir Rujukan Muhammadiyah 

1. Latar Belakang Penulisan Kitab 

Tafsir At Tanwir    

Muhammadiyah sebagai sebuah 

organisasi kemasyarakatan tertua yang pernah 

ada di Indonesia sejatinya telah melakukan usaha 

untuk melakukan interpretasi terhadap ayat-ayat 

Al-Qur’an. Bermula dari kerja ilmiah yang 

dilakukan oleh K.H. Ahmad Dahlan dalam 

mentafsirkan surat Al-Ma’un. Penafsiran ini 

berhasil mengilhami gerak organisasi dalam 

aktifitas amal bakti dan amal usaha sehingga 

menjadi organisasi cinta kasih terbesar di dunia.   

Secara umum penyusunan kitab tafsir At-

Tanwir berawal dari tingginya animo masyarakat 

terhadap karya tafsir ini. Hal tersebut dibuktikan 

dengan derasnya permintaan cetak ulang sejak 

awal kitab ini dipublikasikan. Realitas ini 

ditengara sebagai sinyalemen terhempasnya 

dahaga berbagai kalangan akan kehadiran karya 

cipta pada ranah tafsir. Karya yang dimaksud 

adalah sebuah karya yang mengusung desain dan 

pendekatan terkini dalam interpretasi lektur-

lektur ilahi. Dengan demikian, karya tafsir ini 

diproyeksikan sebagai angin segar yang 

membawa solusi atas ragam problematika umat 

kontemporer.  

Penyematan nama At-Tanwir pada 

dasarnya merefleksikan filosofi ormas 

Muhammadiyah, yaitu kreasi yang membawa 

pencerahan dan pembudayaan. Karenanya, tidak 

berlebihan jika kitab tafsir ini dilabeli dengan 

tafsir Al-Qur’an progresif revolusioner. Versi 

tafsir yang tersaji diharapkan menjadi resolusi 

atas masalah-masalah umat masa kini. Karya ini 

semakin memiliki daya tarik tersendiri ketika 

menyajikan konten-konten ilmiah modern tanpa 

menanggalkan identitasnya sebagai mata rantai 

keilmuan Islam masa silam (M. Nurdin Zuhdi, 

n.d.).  

2. Tim Penulis kitab Tafsir At-Tanwir  

Kitab tafsir At-Tanwir dibidani oleh para 

penulis terkemuka di bidangnya. Nama-nama 

penulis yang tergabung dalam tim penulis kitab 

Tafsir At-Tanwir merupakan deretan para 

akademisi. Semua nama yang terhimpun dalan 

tim penulis Tafsir At-Tanwir yang berjumlah 14 

orang dicantumkan pada halaman kedua dari 

kitab tafsir ini, seluruhnya telah menyandang 

gelar akademik, minimal Strata Dua (S2). Mereka 

adalah para pegiat Muhammadiyah, yang 

mayoritasnya mengemban amanah sebagai staf 

pengajar pada Perguruan Tinggi Negeri maupun 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

4 
 

Swasta di pelbagai daerah di tanah air. Sebagian 

dari penulis Tafsir At- Tanwir telah bergelar 

Profesor (Guru Besar) dan sebagian lagi 

menyandang titel Doktor dan Magister. Tidak 

kurang dari tujuh orang profesor yang tergabung 

dalam tim ini, yaitu: Prof. Sa’ad Abdul Wahid 

(Guru Besar Hukum Islam UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta), Prof. Dr. H. Muhammad Zuhri, MA 

(Guru Besar Tafsir IAIN Salatiga), Prof. Salman 

Harun (Guru Besar Tafsir UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta), Prof. Muhammad Chirzin 

(Guru Besar Tafsir UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta), Prof. Dr. Yunahar Ilyas, Lc., M.Ag 

(Guru Besar Ulumul Qur’an Universitas 

Muhammadiyah Yogyakarta), Prof. Dr. H. 

Syamsul Anwar (Guru Besar Hukum Islam UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta), dan Prof. Dr. 

Rusydi A.M (Guru Besar Ilmu Tafsir UIN Imam 

Bonjol Padang) (Tarjih, 2022).  

Turut menjadi bagian dari tim penulis 

Tafsir At-Tanwir 4 orang Doktor dan 3 orang 

Magister. Mereka adalah Dr. Muhammad Amin, 

Lc. MA, Dr. Ustadi Hamzah, M.Ag, Dr. Hamim 

Ilyas, dan Dr. Agung Danarto, M.Ag. Sedangkan 

para penulis yang masih berpendidikan strata dua 

(S2) adalah: Dra. Siti Aisyah, M.Ag, Aly Aulia, 

Lc., M.Hum, dan Moh. Dizkron, Lc., M. Hum 

(Tarjih, 2022).  Jika dilihat dari susunan tim 

penulisnya, maka tidaklah menjadi sesuatu yang 

eksesif tatkala kitab tafsir ini dijuluki tafsir 

akademis.  

3. Tujuan Penulisan Kitab Tafsir At-

Tanwir  

Penulisan tafsir At-Tanwir memiliki 

beberapa tujuan sebagaimana ditulis di dalam 

kata pengantar pada tafsir ini. Tujuan tersebut di 

antaranya adalah:  

a. Menyajikan pustaka tafsir sesuai dengan 

tugas dan fungsi Muhammadiyah selaku 

lembaga dakwah.  

b. Merespons hajat warga Muhammadiyah 

akan eksistensi pustaka tafsir jama’i yang 

dihasilkan oleh para pemuka 

Muhammadiyah. 

c. Mewujudkan tamadun bangsa Indonesia 

yang progresif dan menggelorakan spirit 

umat melalui pendayagunaan aset 

figuratif umat yang dapat dielaborasi dari 

petunjuk Al-Qur’an (Tarjih, 2022). 

4. Bentuk, Metode, Corak, dan Sumber 

Penafsiran Kitab Tafsir At-Tanwir 

   Bentuk penafsiran yang digunakan 

dalam kitab tafsir At-Tanwir adalah tafsir bi ar-

ra’yi. Sesuai dengan bentuknya, maka 

interpretasi ayat-ayat Al-Qur’an di dalamnya 

didasarkan pada kemampuan ijtihad tanpa 

menyisihkan penafsiran yang bersumber dari asar 

salafus salih. Elaborasi penafsiran dalam bentuk 

ini dikembangkan dengan bantuan ragam disiplin 

keilmuan seperti ilmu bahasa Arab, ilmu qira’ah, 

ulum Al-Qur’an, ilmu hadits, ushul fiqh dan ilmu 

sejarah.  

Tafsir At Tanwir ditulis dengan 

menggunakan metode tahlili. Metode ini 

berusaha menerangkan intisari teks-teks ilahi dari 

beragam dimensi; bahasa, sebab turun ayat, 

munasabah dan dimensi lain menurut tendensi 

mufassir. Proses penafsiran diimplementasikan 

melalui sistematika mushaf Al Qur’an, berurutan 

sesuai surat dan ayat.  

Sebagai produk intelektual yang disusun 

secara kolektif, maka corak tafsir At-Tanwir 

merupakan kombinasi beberapa corak tafsir. 

Corak-corak tafsir dimaksud antara lain corak 

lughawi, corak fiqhi, corak falsafi, corak sufi, 

corak ilmi dan corak adabi ijtima’i (Hidayat, 

2017). Hal ini merupakan suatu keniscayaan bagi 

suatu karya tafsir dan karya-karya lain yang 

digarap oleh sebuah tim dengan perbedaan latar 

belakang personilnya. 

Referensi penafsiran yang dipakai dalam 

kitab tafsir At-Tanwir berjumlah 66 karya. 

Terdiri dari rujukan berbahasa Indonesia, Arab 

dan Inggris serta rujukan berupa terjemahan dari 

bahasa Inggris. Selain sitasi yang dilakukan dari 

buku, tafsir ini juga menukil dari artikel jurnal, 

majalah dan disertasi program doktor.  

Tafsir At-Tanwir mengacu kepada 

karya-karya berbahasa Arab sebanyak 24 karya. 

Tiga belas di antaranya merupakan kitab-kitab 

tafsir berbahasa Arab yang dapat ditelusuri 

melalui catatan kaki maupun daftar pustaka yaitu:  

a. Tafsir Jami’ al-Bayan an Ta’wil Ay al-

Qur’an karya Ath-Thabari (w. 923 M)  



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

5 
 

b. Tafsir al Kasysyaf karya Az-

Zamakhsyari (w. 1144 M) 

c. Al-Muharrar al-Wajiz karya Ibn Athiyah 

(w. 1147 H) 

d. Tafsir Al Qur’an al-Azhim karya Ibn 

Katsir (w. 1373 M) 

e. Tafsir Ruh al-Ma’ani karya al-Alusi (w. 

1802 M) 

f. Mahasin al-Ta’wil karya al-Qasimi (w. 

1914 M)  

g. Tafsir al-Manar karya Rasyid Ridha (w. 

1935 M) 

h. Tafsir al-Maraghi karya al-Maraghi (w. 

1952 M) 

i. Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an karya Sayyid 

Qutb (w. 1966 M) 

j. Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir karya Ibn 

Asyur (w. 1973 M) 

k. Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili 

(w. 2015) 

l. Rawa’i al-Bayan fi Tafsir al-Ayat al-

Ahkam 

m. Shafwat al-Tafasir, dua tafsir terakhir 

adalah karya yang pengarangnya masih 

hidup, Ali Al-Shabuni (lahir. 1930 M). 

Di samping rujukan-rujukan di atas, 

tafsir At-Tanwir juga merujuk karya-karya tafsir 

yang ditulis oleh ulama tafsir nusantara seperti 

Tafsir al-Azhar buah tangan Hamka. Tafsir ini 

juga merujuk tulisan berbahasa Inggris sebanyak 

17 karya. Tak ketinggalan buah pemikiran para 

cendekiawan muslim Indonesia, seperti karya 

Said Agil Husin al-Munawwar dan Abdul Halim, 

Fikih Haji Menuntun Jamaah Mencapai Haji 

Mabrur, Nurcholis Madjid, “The Islamic Concept 

of Man and Its Implications for Muslim 

Apprecation of The Civilan Political Rights”, 

termasuk juga karya Muhammad Quraish Shihab, 

Membumikan al-Qur’an, turut dijadikan bahan 

rujukaan (Rahman & Erdawati, 2019). 

5. Sistematika Penulisan Kitab Tafsir 

At-Tanwir  

Tafsir At-Tanwir Muhammadiyah 

disusun secara sistematis menurut standar karya 

tulis ilmiah. Ditemukan kata pengantar, pedoman 

transliterasi, daftar isi, daftar pustaka serta 

dilengkapi dengan daftar nama-nama penulis 

tafsir. Interpretasi surah Al-Fatihah terbagi ke 

dalam empat bagian: A. Pendahuluan, B. 

Pandangan Hidup, C. Jalan Hidup, dan D. 

Penutup. Komponen pendahuluan merupakan 

pengantar yang berisi keterangan tentang posisi 

surah Al-Fatihah, nama lain dari Al-Fatihah, 

jumlah ayat, hukum membaca basmalah dan 

muatan inti dari surah Al-Fatihah. Fokus 

penafsiran terdapat pada butir B (tafsiran ayat 1 

sampai ayat 4) dan butir C (tafsiran ayat 5 sampai 

ayat 7). Sedangkan butir D menjadi simpulan dan 

ibrah, lalu bagian penutup.  

Tafsir surah Al-Baqarah ayat 1 sampai 

ayat 141, mencakup dua unsur. Pendahuluan 

menjadi pembuka sebelum masuk ke unsur 

pertama. Unsur pertama Al-Qur’an Sebagai 

Petunjuk (ayat 1 sampai ayat 39) terdiri dari 

empat bab: Bab I: Sikap Manusia Terhadap 

Petunjuk Al-Qur’an, Bab II: Penerimaan dan 

Penolakan Petunjuk Al-Qur’an, Bab III: 

Kosmologi dan Pandangan Dunia yang Afirmatif 

dan Bab IV: Antropologi: Konsepsi Penciptaan 

Manusia untuk Meraih Kejayaan. Unsur pertama 

ditulis dalam 135 halaman mulai dari halaman 87 

sampai halaman 222. Disambung dengan unsur 

kedua ‘Dakwah Kepada Bani Israil dan Pelajaran 

dari Kisah Mereka (ayat 40 sampai ayat 103)’, 

mencakup lima bab: Bab I: Petunjuk Kepada 

Bani Israil dan Balasan Terhadap Pengingkaran 

Mereka, Bab II: Anugerah Tuhan Kepada Bani 

Israil dan Sikap Bandel Mereka; Bab III: Respons 

Al-Qur’an Terhadap Bani Israil, Bab IV: 

Bimbingan Bagi Orang Beriman Sehubungan 

Dengan Prilaku Orang-orang Kafir, Bab V: 

Perujukan Kepada Millah Ibrahim. Unsur kedua 

dijabarkan dalam 261 halaman; dari halaman 223 

hingga halaman 484. 

Teknik penulisan surat Al-Fatihah di 

dalam kitab Tafsir At Tanwir, (Tarjih, 2022) 

sebagai berikut: 

a. Menyebutkan nama surah dengan dua 

kali penyebutan; Surah al-Fatihah, di 

bawahnya ditulis dengan huruf Arab 

tanpa harakat ( سورة الفاتحة ).  
b. Menuliskan ayat yang akan ditafsirkan. 

Dalam surah Al-Fatihah, seluruh ayat 

ditulis lengkap. Ayat pertama, basmalah, 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

6 
 

berada di tengah halaman. Ayat dua 

sampai ayat tujuh berada di bawahnya. 

Tipografi Arab lebih besar dari huruf 

latin. Format penulisan dari kanan ke kiri 

dengan penomoran pada setiap akhir 

ayat.  

c. Menuliskan terjemahan ayat. 

Terjemahan didahului nomor ayat yang 

diberi dua tanda kurung, selanjutnya 

terjemahan untuk tiap-tiap ayat. 

Penerjemahan dalam Tafsir At-Tanwir 

mengalami sedikit perbedaan dengan 

terjemahan Kementerian Agama. 

Contohnya pada terjemahan basmalah, 

Al-Qur’an terjemahan Kementerian 

Agama menulis: “Dengan menyebut 

nama Allah yang Maha Pemurah lagi 

Maha Penyayang”, sementara pada 

Tafsir at-Tanwir ditulis: “Dengan nama 

Allah yang Maha Pengasih lagi Maha 

Penyayang”.  

d. Mencantumkan pendahuluan. Pada 

penafsiran surah Al-Baqarah, komponen 

ini ada pada urutan kedua. Pendahuluan 

memuat keterangan tentang asal-usul 

nama surah yang berkaitan, periode 

turunnya surah (makkiyah atau 

madaniyah), keutamaan surah, jumlah 

ayat, dan kandungan pokok. Dalam 

Tafsir At-Tanwir, Muhammadiyah 

melakukan tarjih bahwa pendapat yang 

paling kuat adalah Al-Fatihah terdiri atas 

tujuh ayat dan basmalah menjadi ayat 

pertama. Hukum membaca basmalah 

ketika shalat adalah wajib menurut 

pendapat terkuat. Basmalah boleh dibaca 

dengan dua ketentuan; secara jahr 

(nyaring) dan secara sirr (lirih). 

Penjelasan ini dirujuk dari buku Tanya 

Jawab Agama (1998) yang diterbitkan 

oleh Tim PP Muhammadiyah. 

e. Menggunakan pendekatan kebahasaan. 

Sebagai contoh, saat penafsiran kata Ar-

Rahman dan Ar-Rahim. Tafsir At-

Tanwir menukil pendapat ulama 

mufradat Al-Qur’an, Raghib al-

Ashfahani. Tafsir ini juga menjelaskan 

tentang timbangan (wazan) dari kata 

 rahman yang sama dengan pola (رحمان)

 rahim sama (رحيم) fa’lan dan kata (فعلان)

dengan pola (فعيل) fa’il. Keduanya 

memiliki makna yang tidak sama, yang 

pertama ‘rahman’ bersifat temporal, 

sementara ‘rahim’ bersifat permanen.  

f. Tafsir Al-Qur’an dengan Al-Qur’an. 

Dalam menafsirkan kata ‘al-rahman’ dan 

‘al-rahim’ ada sejumlah ayat yang 

dikutip oleh Tafsir At-Tanwir, di 

antaranya adalah: surah al-A’raf (7): 156, 

al-Qashash (28): 86), al-Dukhan (44): 6, 

dan al-Anbiya (21): 107.  

g. Menggunakan pendekatan filosofis. 

Tafsir At-Tanwir menukil pendapat 

tokoh Filsuf Muslim, Al-Kindi, melalui 

tulisan Peter Adamson. Terma ‘rabb’ 

dapat berarti pencipta, pemelihara, 

pengatur, dan yang semakna dengannya. 

Sangat logis adanya sesuatu memerlukan 

penciptanya. Dzat yang paling awal 

mencipta sesuatu adalah Allah bagi 

orang muslim.  

h. Menggunakan pendekatan sains. Teks-

teks ilahi dijelaskan melalui sudut 

pandang ilmu pengetahuan; biologi, 

fisika, astronomi, dan lainnya.  

i. Tafsir Al-Qur’an dengan Hadis. Terdapat 

dua buah hadis riwayat imam Al-Bukhari 

yang  dijadikan sebagai dasar penjelasan 

keistimewaan dan kaidah membaca al-

Fatihah. 

j. Melengkapi penafsiran dengan ilmu 

qira’at. Menukil keterangan dari salah 

seorang imam qira’at, Ibnu Abbas (w. 

774H), Tafsir At-Tanwir menjelaskan 

aneka cara membaca al-Qur’an.  

Penafsiran ayat: ‘maliki yaum al-din’, 

surah al-Fatihah ayat keempat; mim pada 

kata ‘malik’ boleh dibaca dengan dua 

ketentuan; panjang dan pendek.  

k. Interpretasi teks-teks Al-Qur’an selaras 

dengan filosofi kemuhammadiyahan. 

Hal dimaksud tercermin pada penafsiran 

al-Fatihah ayat kelima dalam urusan 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

7 
 

ibadah. Dua pendapat yang dinukilkan 

dalam tafsir ini bersumber dari al-

Zamakhsyari (w. 1144 M) dan Rasyid 

Ridha (w. 1935 M) sosok cendekiawan 

muslim kontemporer penerus 

Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad 

Abduh.  

l. Mengakhiri penafsiran dengan simpulan 

dan ikhtisar.  

6. Contoh Penafsiran dalam Kitab Tafsir 

At-Tanwir  

Salah seorang tokoh yang memiliki 

kontribusi dalam penyusunan tafsir At-Tanwir ini 

adalah Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, M.A yang 

menulis tafsir surah Al-Baqarah (2) ayat 29, 

(Tarjih, 2022) sekaligus memberikan kata 

pengantar di tafsir ini. Penafsiran dimaksud 

terdapat pada BAB III dengan judul Kosmologi 

dan Pandangan Dunia yang Afirmatif. Bab ini 

menjelaskan mengenai kandungan pokok yang 

tercantum pada surat Al Baqarah (2) ayat 29:  

ضِ جَمِيعًا ثمَُّ  َرأ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِى ٱلْأ
ءٍ  تٍ ۚ وَهُوَ بِكُلِّ شَىأ وَٰ هُنَّ سَبأعَ سَمَٰ مَآٰءِ فَسَوَّى ٰ تَ وَىٰٰٓ إِلَى ٱلسَّ ٱسأ

[92]البقرة:   عَلِيمٌ   
Artinya: Dia yang menciptakan untukmu 

semua apa yang ada di bumi, kemudian Dia 

berkehendak menuju langit, lalu dijadikannya 

tujuh langit, dan Dia Maha Mengetahui terhadap 

segala sesuatu. (QS. Al Baqarah (2) : 29).  

Ayat ini masih dinilai sebagai bagian dari 

rentetan topik inti yang diperbincangkan Al-

Qur’an sejak permulaan surah Al Baqarah. Di 

awal surah, Allah menyatakan bahwa Al-Qur’an 

menjadi petunjuk hidup bagi orang yang 

bertakwa dengan ciri memiliki ideologi dan 

memiliki akal budi. Namun, demikian masih 

ditemukan manusia yang berpaling dari Al-

Qur’an. Mereka terbagi menjadi dua kelompok; 

yang menolak secara nyata disebut sebagai kafir 

dan yang bermuka dua (iman di luar kufur di 

dalam) disebut dengan munafik (QS. Al-Baqarah 

(2) : 6-20). 

a. Kosmologi Al-Qur’an  

Interpretasi surah Al-Baqarah ayat 29 

dikemukakan berdasarkan pada realitas alam 

semesta. Allah berfirman, “Dialah yang telah 

menciptakan untukmu segala apa yang ada di 

bumi dan Dia berkehendak menuju langit, lalu 

diciptkannya tujuh langit, dan Dia Maha 

Mengetahui tentang segala sesuatu.” Dua hal 

yang diketengahkan dalam ayat ini; penciptaan 

bumi dan langit merupakan bagian dari ilmu dan 

otoritas Allah, karunia Allah dalam bentuk alam 

semesta dan seluruh isinya merupakan tanda dari 

kasih sayang-Nya. Oleh sebab itu, pengingkaran 

manusia kepada Allah menjadi hal yang tidak 

pantas dilakukan.  

ضِ جَمِيعًا  َرأ    هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِى ٱلْأ
Dialah yang menciptakan untukmu 

segala apa yang ada di bumi. Kata Dia (  هُو) pada 

muka ayat merupakan pronomina dan mengacu 

kepada kata “Allah” sebagai tercantum pada ayat 

sebelumnya, yaitu, “Bagaimana kamu ingkar 

kepada Allah...”, sehingga kalimat Dialah yang 

menciptakan untuk kamu segala yang ada di bumi 

berarti Dialah, yaitu Allah, yang menciptakan 

untukmu segala yang ada di bumi. Kata “huwa” 

(  Dia) tersebut dalam bahasa Arab yang/ هُوَ 

masyhur dibaca huwa. Jika diawali dengan fa 

atau wa sebagai tercantum pada akhir ayat, maka 

banyak ulama ahli qira’at yang membacanya 

dengan wahwa, yaitu dengan memberi harakat 

sukun (mati) pada huruf “h”. Di antara ulama 

yang menganut bacaan seperti dimaksud adalah 

Nafi’, Abi ‘Amr, Al Kisai, Qalun, Abu Ja’far, Al 

Hasan dan Al Yazid.  

Terma “Khalaqa” ( َخَلَق) secara leksikal 

memiliki beberapa makna. Pertama, bermakna 

mencipta dari tiada, menunjukkan kreatifitas. 

Kedua, bermakna qaddara, membuat model atau 

desain pola. Kedua makna tersebut memiliki 

korelasi yang menunjukkan penciptaan dari 

ketiadaan. Ketiga, khalaqa dalam makna majazi 

berarti membuat-buat, seperti membuat –buat 

kebohongan. Di lain sisi, khalaqa juga memiliki 

makna keempat, yaitu mencipta dari suatu yang 

ada. Makna yang serasi dengan ayat 29 ini adalah 

makna mencipta dari tiada. 

b. Pandangan Afirmatif terhadap Dunia  

Frasa “lakum” (لكم) bermakna 

“untukmu”. Terdapat dua makna yang 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

8 
 

diperdebatkan oleh para mufassir. Pertama frasa 

di atas bermakna pemberian yang mengacu 

kepada hak milik penuh. Kedua bermakna 

ikhtibar yakni pelajaran untuk manusia menuju 

kesyukuran.  

Kata jami’an (semua) memiliki arti 

segala yang ada di bumi. Kata tersebut menjadi 

keterangan untuk frasa “apa yang ada di bumi”, 

bukan keterangan untuk frasa “untuk kamu”. 

Dengan demikian, tidak dibaca “untuk kamu 

semua”.  

Kata “tsumma” ثم secara umum 

bermakna “kemudian”. Dalam bahasa Arab, kata 

“kemudian” tidak selamanya bermakna 

rangkaian proses. Kata ini adakalanya hanya 

digunakan untuk rangkaian penyebutan.  

Penggalan pertama ayat Dialah yang 

menciptakan untukmu segala apa yang ada di 

bumi menyuguhkan satu konsep Islami tentang 

penciptaan alam. Alam semesta tercipta dengan 

perencanaan Maha Pencipta, Allah Swt. Oleh 

karenanya, alam adalah kosmos, yakni satu 

tempat berlakunya sistem dan metode, dan bukan 

chaos, satu tempat terjadinya segala sesuatu 

secara kebetulan tanpa perencanaan.  

Ayat 29 surat Al-Baqarah ini datang 

dengan muatan teologis yang esensial, yakni 

prinsip afirmatif terhadap kehidupan dunia. 

Dunia ini diciptakan sebagai karunia Allah swt 

kepada manusia untuk dikelola dengan baik agar 

berdaya guna dan berhasil guna. Meninggalkan 

kehidupan dunia bertentangan dengan ajaran 

Islam. Islam adalah agama yang sangat 

memperhatikan kehidupan dunia dengan seruan 

untuk melakukan amal shalih dan kreatifitas. 

Hasil dari keduanya akan dituai di kehidupan 

akhirat kelak 

 

IV. SIMPULAN DAN SARAN 

Tafsir At-Tanwir yang disusun oleh tim 

penulis organisasi kemasyarakatan 

Muhammadiyah merupakan satu karya terobosan 

pada ranah tafsir. Disusun dengan mengacu pada 

kaidah-kaidah penafsiran baku dan mutabar. 

Menyuguhkan informasi-informasi yang 

dibutuhkan sebagai jawaban atas persoalan 

kehidupan. Penyajiannya terkesan atraktif dan 

berani untuk menampilkan sesuatu yang berbeda 

dari karya-karya tafsir terdahulu baik klasik 

maupun kontemporer.  

Metodologi penafsiran yang digunakan 

dalam tafsir At-Tanwir merujuk pada 

kesepakatan yang telah dijalin oleh para ulama 

salaf. Ijtihad pemikiran yang dibangun di 

dalamnya tidak bertujuan untuk pemenuhan 

hasrat intelektual semata, melainkan dilambari 

dengan mata rantai keilmuan generasi terbaik 

umat, salafussalih. Perpaduan dari keduanya 

menghasilkan interpretasi ayat yang memadai. 

Dalam konteks kekinian tafsir At-Tanwir 

lebih memiliki peluang untuk menjadi karya 

tafsir alternatif. Ragam latar belakang keilmuan 

para penulisnya dinilai mampu merangkum 

aspek-aspek yang belum pernah dikaji oleh 

karya-karya terkemuka. Hal ini tentunya 

menambah nilai positif bagi kehadiran kitab tafsir 

dimaksud. 

Guna menjawab kegundahan masyarakat 

akan kemunculan karya baru dalam bidang tafsir, 

maka peneliti menyarankan kepada pihak terkait 

untuk melanjutkan penulisan kitab tafsir At-

Tanwir. Di samping itu, perlu dilihat kembali 

beberapa interpretasi yang masih memerlukan 

kajian lebih mendalam. Dengan demikian, 

pencerahan yang diberikan oleh tafsir ini akan 

sepadan dengan namanya, At-Tanwir.  

 

REFERENSI  

Anis, A. (2019). Muhammadiyah Dalam 

Penyebaran Islam. Jurnal Mimbar: 

Media Intelektual Muslim Dan 

Bimbingan Rohani, 5(2). 

https://doi.org/10.47435/mimbar.v1i1.2

79 

Asnajib, M. (2020). PERKEMBANGAN 

PARADIGMA PENAFSIRAN 

KONTEMPORER DI INDONESIA: 

Studi Kitab Tafsir at-Tanwir. Diya Al-

Afkar: Jurnal Studi Al-Quran Dan Al-

Hadis, 8(1). 

https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v8i1

.5977 

Baidan, N. (2016). Wawasan baru ilmu 

tafsir. Buku. 

Hidayat, S. (2010). Studi 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 
Vol. 13, No. 2, September 2023, hlm. 1 - 9                                           P-ISSN: 2089-4430 e-ISSN: 2808-4888 
 

 

9 
 

KeMuhammadiyahan: Kajian Historis, 

Ideologis, dan Organisasi. LPID 

Universitas Muhammadiyah Surakarta. 

Hidayat, S. (2017). TAFSIR JAMA’I 

UNTUK PENCERAHAN UMMAT 

Telaah Tafsir At-Tanwir Majelis Tarjih 

dan Tajdid PP Muhammadiyah. 

Wahana Akademika: Jurnal Studi 

Islam Dan Sosial, 4(2). 

M. Hidayat Ediz, Y. B. (2020). Majelis 

Tarjih Dan Tajdid Sebagai Pemengang 

Otoritas Fatwa Muhammdiyah. Journal 

Al-Ahkam Vol. XXI Nomor 1, Juni 

2020, XXI(I), 149–168. 

https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.

php/alahkam/article/view/2171/1526 

M. Nurdin Zuhdi, I. A. (n.d.). TAFSIR AT-

TANWIR MUHAMMADIYAH Teks, 

Konteks dan Integrasi Ilmu 

Pengetahuan. Bildung. 

Rahmadi. (2011). Pengantar Metodologi 

Penelitian. In Antasari Press. 

Rahman, A., & Erdawati, S. (2019). 

TAFSIR AT-TANWIR 

MUHAMMADIYAH DALAM 

SOROTAN (Telaah Otoritas Hingga 

Intertekstualitas Tafsir). Jurnal Ilmiah 

Ilmu Ushuluddin, 18(2). 

https://doi.org/10.18592/jiiu.v18i2.322

9 

Rohmansyah. (2018). Kuliah 

Kemuhammadiyahan. LP3M 

Universitas Muhammadiyah 

Yogyakarta. 

Setiawan, B. A. (2019). Manhaj Tarjih Dan 

Tajdid : Asas Pengembangan 

Pemikiran dalam Muhammadiyah. 

TARLIM : JURNAL PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM, 2(1), 35. 

https://doi.org/10.32528/tarlim.v2i1.20

68 

Sudianto, A. (2022). Al-Qur’an Berbicara 

tentang Korupsi. Sakura. 

Tarjih, M. & T. (2022). Tafsir At Tanwir. 

Suara Muhammadiyah. 

 


