MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

STUDI KRITIS TERHADAP PEMELIHARAAN HADIS PADA ABAD
PERTAMA HIJRIAH

Yudhi Prabowo
IAIN Takengon, odhi_el@yahoo.com

Ulumul hadis merupakan salah satu disiplin ilmu yang membahas segala hal ilmu-ilmu yang berkenaan dengan
perkataan, perbuatan, tagrir, sifat-sifat maupun hal ihwal Rasulullah saw dengan tujuan untuk mengetahui apakah
suatu hadis magbul atau mardud. Hadis yang merupakan sumber ajaran Islam yang kedua setelah al-Qur’an menempati
posisi yang strategis dan penting dalam menerangkan kajian-kajian keislaman, keberadaan hadis dan kedudukannya
tidak diragukan lagi. Maka tulisan ini mengkaji secara kritis historis bagaimana prihal keadaan hadis pada abad
pertama hijriah, karena pembukuan hadis baru dilakukan setelah wafatnya Nabi Muhammad saw, ditambah lagi
dengan kenyataan sejarah bahwa hadis banyak dipalsukan, keabsahan hadis-hadis yang beredar dikalangan kaum
muslimin diperdebatkan oleh para ulama hadis. Maka untuk mengatasi munculnya usaha pemalsuan hadis para sahabat
dan tabi’in telah melakukan langkah-langkah yang berarti untuk menyelamatkan hadis sebagai sumber hukum dalam
Islam. Usaha yang mereka lakukan antara lain mencari dan memperjelas sanad, mengefektifkan aktivitas ilmiah dan
penelitian hadis serta membuat kaidah-kaidah dan membuat tanda-tanda untuk mengenali ciri-ciri dari hadis palsu,
seperti ilmu kritik sanad dan matan. Kajian penelitian ini seluruhnya berdasarkan atas kajian pustaka atau studi
literature. Oleh Karena itu, sifat penelitiannya kepustakaan (Library Research). Data yang dikumpulkan dan dianalisis
seluruhnya berasal dari literatur maupun bahan dokumen lain, seperti buku, tulisan di jurnal, maupun di media lain,
yang relevan dengan masalah yang dikaji.

Kata kunci: Studi Kritis, Pemeliharaan hadis, Hadis Pada Abad Pertama Hijriah

I. PENDAHULUAN intensif, baik dalam situasi dan kondisi yang
Semua mazhab dalam Islam sepakat akan berbeda serta tingkat kemampuan yang berbeda
pentingnya peranan hadis dalam berbagai disiplin pula. Maka para sahabat itu berusaha membentuk
ajaran Islam. Karena itu, dewasa ini kiranya sulit perilaku mereka berdasarkan hadis Nabi. Hadis
menemukan seorang individu yang mengklaim dimaksud di sini adalah ucapan, perbuatan, tagrir,
bahwa al-Qur’an telah menjabarkan seluruh sifat-sifat maupun hal ihwal Nabi (Al-Khatib,
prinsip ajaran Islam tanpa bantuan hadis. 1999).
Meskipun akhir-akhir ini ada sebagian kelompok Hadis merupakan sumber ajaran Islam
kecil yang mengingkari as-Sunnah, sebagai yang kedua setelah al-Qur’an menempati posisi
selogan mereka cukup bagi kita-kitab yang strategis dan penting dalam menerangkan
Allah(Arsyad, 1992). Untuk ini, banyak kajian-kajian keislaman, keberadaannya dan
pernyataan yang gambling dalam hadis atau al- kedudukannya tidak diragukan lagi. Namun,
Qur’an itu sendiri yang menunjukkan pentingnya karena pembukuan hadis baru dilakukan setelah
petunjuk dan amalan Nabi, sebagai contoh : wafatnya Nabi Muhammad saw, ditambah lagi
dengan kenyataan sejarah bahwa hadis banyak
“g}:j ;m J}Lj 3 (*}j S8 A% dipalsukan, maka keabsahan hadis-hadis yang

beredar dikalangan kaum muslimin
diperdebatkan oleh para ulama hadis.

Ketika Nabi Muhammad saw masih
hidup, hadis belum mendapat perhatian
sepenuhnya sebagaimana perhatian al-Qur’an.

232y D o550 O ) Hins

FraS Al 5555 53V

Artinya : “Sesungguhnya pada diri Para sahabat, terutama yang memiliki kecakapan
Rasulullah itu ada suri tauladan yang baik menulis  selalu  mencurahkan tenaga dan
bagimu...” (Q.S. al-Ahzab : 21) waktunya untuk menuliskan ayat-ayat al-Qur’an

Selama berlangsungnya proses diatas benda-benda yang dapat ditulis. Lain
penyampaian risalah Islam, generasi sahabat halnya dengan hadis, penja_gaannya secara
terus menerus memberikan perhatian secara tekstual belum mendapat perhatian. Sebab segala

63



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70

P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

permasalahan yang muncul dapat langsung
ditanyakan kepada Nabi. Rasulullah sebagai
manusia tidak mungkin hidup selamanya dan jika
Nabi sebagai nara sumber telah tiada, maka
bagaimana hadis Nabi di proses hingga generasi
sekarang dapat mengakui dan percaya bahwa
hadis itu benar-benar bersumber dari Nabi dan
bagaimana kondisi sosial politik pada abad

pertama  Hijriah  dapat  mempengaruhi
perkembangan hadis.
Dari latar belakang permasalahan

dimaksud maka tulisan ini berusaha menjelaskan
kondisi dari pengaruh yang dimunculkannya
terhadap perkembangan hadis pada abad 1
Hijriah. Pembahasan berikutnya dibatasi hanya
pada abad pertama Hijriah, yang diawali dari
masa Nabi di Madinah, masa Khulafaur Rasyidin
dan masa sahabat kecil dan tabi’in.

Il. METODOLOGI
Adapun dalam memberikan penjelasan

mengenai metode penelitian, penulis membagi
kepada:

1. Jenis Penelitian
Kajian penelitian ini seluruhnya berdasarkan atas
kajian pustaka atau studi literature. Oleh Karena
itu, sifat penelitiannya kepustakaan (Library
Research). Data yang dikumpulkan dan dianalisis
seluruhnya berasal dari literatur maupun bahan
dokumen lain, seperti tulisan di jurnal maupun di
media lain, yang relevan dengan masalah yang
dikaji.

2. Sumber Data
Data yang dikumpulkan dalam studi ini ada dua
jenis, yaitu data primer dan data skunder. Data
primer merupakan data-data yang bersumber dari
hadis-hadis Nabi dengan melihat berupa kitab-
kitab induk hadis, Sedangkan data sekunder
merupakan data yang sifat dan bentuknya dapat
berupa penjelasan dan analisa yaitu berkaitan
dengan Kkitab-kitab musthaulil hadis, sejarah,
Kitik sanad, kritik matan dan buku lainnya yang
mendukung dalam penulisan artikel ini

3. Tekhnik Pengumpulan Data
Karena jenis penelitian ini menggunakan library
research, maka dalam pengumpulan data penulis
menggunakan tekhnik membaca kitab-kitab yang

64

berkaitan dan melacak hadis-hadis yang bahan-
bahan yang berhubungan dengan tema, dengan
menelaah buku-buku yang berkaitan. Setelah
data terkumpul penulis pilah-pilah dan susun
dalam satu tema, kemudian penulis analisa
dengan metode analisa isi (content analisi) dalam
bentuk metode maudu’i.
4. Analisa Data

Penelitian ini menggunakan metode analisa isi
(countent analisi) dalam konteks metode
maudu’i. Maka agar maksimal dalam penelitian,
penyusun melakukan langkah-langkah penelitian
tematik yakni, menentukan topik masalah (dalam
hal ini tema seputar Studi Kritis Terhadap
Pemeliharaan hadis Pada Abad 1 Hijriah),
menghimpun  paragraf  perparagraf  yang
berkaitan dengan tema penelitian, menyusun
pembahasan dalam satu kerangka Yyang
sempurna, dan lengkap.

1. HASIL DAN PEMBAHASAN

Para ulama tidak seragam pendapatnya
dalam menetapkan priodesasi penyusunan
perkembangan hadis. Ada yang membaginya
kepada tiga periode seperti masa Rasul, sahabat
dan tabi’in, masa pen-tadwinan atau disebut
masa pembukuan dan masa setelahnya. Ada yang
membaginya lebih meluas dan terperinci lagi
sampai lima atau tujuh priode bahkan hingga
sekarang, dengan spesifik penekanan dan
pembahasan tertentu (Solahuddin, 2009).

Terlepas dari perbedaan teori dalam
penetapan priodesasi perkembangan hadis
sampai masa sekarang, yang perlu ditekankan di
dalam makalah ini, ialah penulisan hadis hanya
terbatas pada abad pertama hijriah. Awal
perhitungan abad pertama hijriah adalah ketika
Nabi hijrah ke Madinah, sedang pertumbuhan
hadis sudah dimulai ketika Nabi berada di
Makkah. Dengan demikian perkembangan hadis
masa Nabi hidup bukan berarti hanya mencapai
11 tahun. Akan tetapi dimulai sejak 13 tahun
sebelum hijrah sampai pada tahun ke 11 hijriah.
A. Masa Nabi Di Madinah (1 s/d 11 H)

Periode Rasulullah merupakan masa
pertama pertumbuhan dan perkembangan hadis
yang berlangsung selama 23 tahun. Masa ini



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70

P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

merupakan kurun waktu turunnya wahyu dan
pembentukan masyarakat Islam yang disebut
dengan  “ushral al-wahyi wal-al-takwin”.
Keadaan ini sangat menuntut Kkeseriusan dan
kehati-hatian para sahabat, sebagai pewaris
pertama ajaran Islam, dalam menerima kedua
ajaran al-Qur’an dan hadis. Sehingga al-Qur’an
dan hadis tersebut benar-benar mempengaruhi
jiwa mereka sebagai Muslim yang sejati. Pada
saat ini hadis telah lahir berupa sabda yang di
artikan setelah vyaitu perkataan, perbuatan,
penetapan maupun sifat-sifat Nabi yang
berfungsi menerangkan al-Qur’an dalam rangka
menegakkan syari’at Islam dan membentuk
masyarakat Islam (Ash-Shiddieqy, 1973).

Pada saat ini hadis disampaikan melalui
lisan dan penyimpanan hadis pun masih dalam
bentuk hafalan oleh para sahabat. Karena itu para
sahabat tidak sama dalam menerima dan
mengetahui hadis dari Nabi saw sebab faktor
tempat tinggal, pekerjaan, usia dan lain-lain.
Sehingga ada kebahagiaan sahabat banyak
mengetahui hadis karena seringnya berjumpa dan
berdialogi dengan Nabi (Ad, 2008).

Dalam penulisan al-Qur’an, diketahui
bahwa tidak ada tenggang waktu antara turunya
wahyu dengan penulisannya. Oleh karena itu,
tidak ada keraguan akan keaslian al-Qur’an sebab
disamping Nabi telah menunjuk para pencatatnya
sejak turunya wahyu pertama juga Nabi pun ikut
serta mengawasi penulisan wahyu tersebut.
Tetapi hal yang demikian tidak dilakukan kepada
hadis, yang mendapat perlakuan berbeda. Nabi
melarang para sahabat untuk menulis hadis,
sebagaimana riwayat Abu Sa’id Al-Khudri,
Rasulullah bersabda :

Oy e 1S 1B alaaa dlll Jgun s () AN dman Al

cAaadld o) @l e e S
Artinya : Janganlah kamu menulis dari saya,
barang siapa yang menulis dari saya selain Al-
Qur’an hendaklah ia menghapusnya... (HR.
Muslim)

Hadis tersebut di atas menyatakan bahwa
pemeliharaan hadis-hadis Nabi saw. Dan anjuran
untuk meriwayatkan hanya melalui lisan, di
samping memberi ultimatum kepada seseorang
yang ingin membuat riwayat palsu. Larangan

65

diadakannya kegiatan penulisan hadis, ialah
untuk menghindarkan adanya kemungkinan
sebahagian sahabat yang menulis al-Qur’an
memasukkan hadis ke dalam lembaran-lembaran
al-Qur’an, karena kemungkinan dianggap segala
yang dikatakan Nabi adalah wahyu semuanya.
Lebih-lebih generasi yang tidak menyaksikan
zaman turunnya wahyu, hingga bercampur aduk
antara hadis dengan al-Qur’an. Sementara
pendapat lain mengatakan bahwa pada priode
awal Hijriah dilarang penulisan hadis karena
hadis masih sedikit jumlahnya, selain itu
masyarakat Islam pun masih sedikit dengan
demikian semua urusan dengan mudah dapat
diselesaikan melalui Nabi. Faktor lain sehingga
dilarangnya penulisan hadis pada masa Rasul saw
ialah agar tidak menimbulkan kerancuan antara
hadis dan al-Qur’an. Ada pula beberapa sahabat
lain yang hanya sanggup mencatat sedikit karena
menyisakan waktunya sebab sibuk dengan
pencatatan al-Qur’an, sehingga tidak sempat
menulis hadis lebih banyak (As-Shalih, 2000).

Kondisi  sosial politik masyarakat
Madinah yang beragam dan pluralistik,
menyebabkan banyak permusuhan dan pertikaian
dalam negeri mereka sendiri karena adanya
perbedaan agama, budaya, suku dan lainnya.
Konflik yang berkepanjangan antara suku ‘Aus
dan Khazraj di Madinah menjadikan mereka
tidak pernah bersatu. Berbagai konflik sosial di
atas menjadi tantangan tersendiri bagi Nabi
Muhammad dalam menjalankan dakwah Islam di
Madinah. Adanya beberapa pemuda Yastrib yang
bersedia masuk Islam menjadikan peluang Nabi
sebelum hijrah ke Madinah, karena sebenarnya
mereka juga menginginkan perdamaian di
Madinah. kedatangan Rasulullah saw bersama
sahabat-sahabatnya mendatangkan rahmat bagi
penduduk Madinah karena berkat usaha Rasul
maka warga masyarakat Madinah kembali
bersatu, rukun dan damai sesama mereka.

Para sahabat Rasulullah membangun
Masjid yang berfungsi selain untuk tempat ibadah
dan tempat bermusyawarah juga difungsikan
sebagai tempat pembinaan masyarakat serta
tempat pengajian al-Qur’an dan hadis. Karena itu
mesjid menjadi  basis pertumbuhan dan



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70

P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

penyebaran Islam keseluruh Jazirah Arab dan
sekitarnya. Kondisi yang demikian ini sangat
mendukung penyampaian hadis-hadis Rasulullah
secara efektif dan efisien.Ditambah Islam
merupakan agama baru bagi mereka sehingga
pemeluknya dituntut melaksanaka aktivitas-
aktivitasa ritual secara benar. Hal itu mendorong
mereka untuk selalu bertanya kepada Rasulullah
Saw, artinya belajar kepada Rasulullah menjadi
suatu kebutuhan (Amiruddin, 2018).

Kondisi sosial politik yang aman damai
di bawah kepemimpinan Islam turut membantu
perkembangan dan penyebaran hadis dimasa ini.
Ada beberapa cara penyampaian dan penerimaan
hadis pada masa ini, seperti melalui para jama’ah
di Majelis al-‘ilmu terutama di mesjid, dengan
cara berantai atau sanad artinya melalui sahabat-

sahabat kepada sahabat lainnya. Kalau
menyangkut dengan masalah yang sensitif,
misalnya masalah keluarga maka Nabi

menyampaikan melalui istri-istrinya. Cara lain
melalui pidato-pidatonya di tempat terbuka dan
dengan cara lain-lain.
B. Masa Khulafaur Rasyidin (11 s/d 41 H)
Periode ini disebut Ash al-Tatsabbut wal
al-iglal min al-Riwayah, yakni masa pematerian
dan penyedikitan riwayat(Ash-Shiddieqy, 1973).
Kewafatan Nabi Muhammad saw pada tahun 11
Hijrah, kepada umatnya beliau meninggalkan dua
kitab pegangan sebagai dasar bagi pedoman
hidup yakni al-Qur’an dan as-Sunnah. Para
Khulafaur Rasyidin sejak Abu Bakar, Umar,
Usman dan Ali ra serta Khalifah-Khalifah
setelah itu, mereka menjunjungi tinggi amanat
tersebut. Misalnya Abu Bakar sebagai Khalifah
pertama secara sungguh-sungguh melaksanakan
usaha pengumpulan al-Qur’an atas usul Umar,
yang ketika Nabi masih hidup ayat-ayat yang
telah ditulis seluruhnya tapi belum terkumpul,
sebagai realisasinya ditangani oleh sahabat Zaid
bin Tsabit. Selanjutnya usaha ini disempurnakan
pada masa pemerintahan Usman bin Affan yakni
dengan membukukan al-Qur’an menjadi mushaf.
Perhatian Khulafaur Rasyidin terhadap hadis
pada dasarnya mereka berpegang bahwa hadis
adalah sebagai dasar rasyri’ karena itu setiap
amalan syari’at Islam selalu berpedoman kepada

66

hadis dan al-Qur’an. Selain itu, para sahabat
berusaha menyampaikan segala hadis yang
mereka terima dari Nabi kepada orang lain (Ad,
2008). Hal ini sebagai merealisasikan titah Rasul
Saw yang menyatakan :

(ool ) 4 gy e A saly
Artinya : Sampikan olehmu dariku walaupun satu
ayat (H.R Bukhari)

Selain mengumpulkan dan menyalin al-
Qur’an khalifah Abu Bakar pun meneruskan
ekspansi yang pernah dicoba ketika Nabi masih
hidup dengan mengirim pasukan muslim
dibawah pimpinan panglima perang seperti
Usman bin Zaid ke wilayah Syiria. Ada beberapa
daerah yang berhasil dikuasai misalnya Hirah dan
Ambar. Suasana masyarakat pada masa Khalifah
Abu Bakar pada umumnya baik dan tentram.
Namun timbul benih-benih kekacauan yang bisa
merusak agama Islam serta mengganggu
pengamalan umat Islam thp agamanya. Benih
kekacauan  dimaksud kemungkinan akan
mengancam kehidupan sosial politik masyarakat
Madinah. Adapun golongan-golongan yang
mengacau tersebut antara lain berbentuk nabi
palsu, orang-orang murtad dan orang-orang yang
tidak mau membayar kewajiban zakat. Untuk
mengembalikan stabilitas keamanan wilayah
kekhalifahan serta untuk menjaga kemurnian
ajaran Islam yang ditinggalkan Nabi maka
khalifah Abu Bakar menumpas pembangkan-
pembangkan tersebut.

Karena situasi yang demikian maka
mendorong para sahabat untuk berhati-hati dalam
soal periwayatan hadis, baik dalam menerima
maupun menyampaikannya, sehingga jumlah
hadis yang diriwayatkan pada masa ini sangat
sedikit. Pada persoalan-persoalan tertentu yang
tidak ada nashnya secara jelas dalam al-Qur’an,
Abu Bakar mencari penyelesainnya dalam hadis
(Ismail, 1995). Begitu pula umumnya Islam
bersikap sangat hati-hati ketika menerima dan
meriwayatkan hadis karena khawatir berbuat
keliru dalam periwayatannya. Karena masa
pemerintah Abu Bakar hanya dua tahun tentu
tidak banyak kebijakan-kebijakan  dalam
perkembangan hadis.



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70

P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

Umat ditunjuk sebagai pengganti Abu
Bakar, sebagaimana Abu Bakar ia pun
meneruskan ekspansi ke wilayah-wilayah di luar
Jazirah Arabia terutama Bizantium dan Persia.
Dengan jatuhnya kedua negara adil kuasa ini
dalam kekuasaan Islam membuat negara
Madinah menjadi negara adi kuasa di bawah
pemerintahan Umar, dengan kondisi sosial
politiknya yang  aman memungkinkan
penyebaran hadis ke negeri-negeri jauh. Seperti
adanya penugasan-penugasan pejabat pemerintah
ke propinsi-propinsi yang baru ditaklukkan,
disamping menjalankan tugas pemerintahan para
penguasa juga melaksanakan dakwah dalam
mengalahkan pengajaran al-Qur’an dan hadis
kepada penduduk yang umumnya baru memeluk
Islam.

Kebijaksanaan Khalifah Umar tentang
hadis lebih kurang sama seperti apa yang
dilakukan Khalifah sebelumnya, yakni Umar
menekankan kepada para sahabat agar tidak
memperbanyak periwayatan hadis di masyarakat.
Khalifah Umar beralasan agar masyarakat tidak
terganggu konsentrasinya dalam membaca dan
memahami al-Qur’an Abu Hurairah yang
terkenal banyak menyampaikan riwayat hadis
terpaksa menahan diri untuk tidak banyak
meriwayatkan hadis pada masa umar (Ismail,
1995). Dengan demikian periwayatan hadis pada
masa sahabat terutama pada masa Abu Bakar dan
Umar masih terbatas sekali yang disampaikan
hanya kepada yang memerlukan saja, belum
bersifat pelajaran. Karena itu dalam prakteknya
sahabat meriwayatkan hadis dengan dua cara
seperti pertama dengan lafaz asli yakni menurut
lafaz yang mereka terima dari Nabi Saw yang
mereka hafal dengan benar lafaz tersebut. Kedua,
dengan maknanya saja yakni mereka
meriwayatkan maknanya bukan dengan lafaznya
karena mereka tidak menghafal lafaz yang asli
dari Nabi saw (Ad, 2008).

Ketika pada masa Khalifah Usman bin
Affan yang pemerintahannya lebih bersifat
kekeluargaan, karena secara kebetulan pada
umumnya keluarga beliau atau kerabatnya lebih
menguasai  persoalan administrasi  negara
dibandingkan oleh keluarga-keluarga lain dari

67

Arab Quraisy. Hal ini kemungkinan suatu analisis
lain untuk menepis anggapan bahwa khalifah
Usman melakukan nepotisme.

Ekses dari kebijaksanaan Khalifah
Usman bin Affan dalam pengangkatan kerabat
atau keluarganya untuk jabatan pemerintahan,
menimbulkan ketidak senangan dari sebagian
rakyat, sehingga menimbulkan fitnah-fitnah
dalam kepemimpinan Usman. Kecuali itu
masuknya orang-orang Yahudi yang bermuka
dua. Mereka menganut agama Islam bukan atas
dasar keikhlasan, akan tetapi memiliki tujuan lain
yakni untuk menghancurkan Islam dari dalam
sebagai pelopornya adalah Abdullah bin Saba
(Ad, 2008). Kemunculan tokoh Abdullah bin
Saba’ ini sedikit banyaknya mempengaruhi
kondisi sosial politik pemerintahan Usman bin
Affan, sehingga pelaksanaan untuk
memaksimalkan periwayatan hadis tidak berjalan
sepenuhnya. Meskipun pada suatu kesempatan
khutbahnya Khalifah Usman meminta kepada
para sahabat agar tidak banyak meriwayatkan
hadis, yang mereka tidak pernah pernah
mendengarnya pada zaman Abu Bakar dan
Umar(Ismail, 1995). Hal ini menunjukkan bahwa
Khalifah Usman ingin melanjutkan sikap kehati-
hatian dalam periwayatan hadis, sebagaimana
yang telah pernah dilakukan oleh kedua khalifah
sebelumnya.

Pada saat kekhalifahan dipegang oleh Ali
bin Abi Thalib kondisi politik pemerintahan
sedang goyang, akibat terjadinya peristiwa
pembunuhan khalifah Usman. Kondisi labil
seperti yang terjadi terus berlanjut bahkan
semakin parah sampai akhir pemerintahannya.
Tuntutan yang tidak terpenuhi yakni menindas
tegas terhadap pelaku pembunuhan Usman
menjadi alasan kuat bagi kelompok-kelompok
yang kontra kepada khalifah Ali bin Abi Thalib.
Perang jamal dapat dipadamkan oleh Ali, namun
berbeda dengan peristiwa Shiffin. Perisitiwa
menjadi awal sejarah lahirnya kelompok politik
dalam tubuh Islam.

Stabilitas pemerintahan yang sulit
dipulinkan  karena  kemunculan  berbagai
peristiwa sebelumnya yang mengakibatkan
terpecahnya barisan Islam, yang tercermin pada



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70

P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

berbentuknya dua kelompok militer, yakni
kelompok militer yang dipimpin oleh Abi bin Abi
Thalib yang didukung oleh penduduk Hijas Irak
serta kelompok Mu’awiyah gubernur Syam yang
didukung oleh mayoritas penduduk Syam dan
Mesir. Perang Shiffin yang diakhiri dengan
tahkim bukanlah suatu penyelesaian yang
menyeluruh, justru melahirkan perpecahan yang
lebih meluas lagi. Umat Islam ketika itu mulai
terpecah ke dalam tiga kelompok besar yaitu
pertama Khawarij, adalah golongan yang tidak
menyukai perdamaian atau tahkim, kedua Syi’ah,
ialah golongan yang fanatik terhadap Ali bin Abi
Thalib, kelompok jumhur, adalah umat Islam
yang tidak termasuk ke dalam kelompok pertama
dan kedua. Kelompok ini pun ada yang pro pada
Ali bin Abi Thalib dan ada sebahagiannya yang
mendukung pemerintahan Mu’awiyah serta
kelompok yang independent, mereka ini tidak
mau melibatkan diri dalam kancah Pertentangan
politik (Zuhdi, 1993).

Kelompok Mu’awiyah semula menuntut
balas atas kematian Usman, namun kemudian
mereka menuntut kursi kekhalifahan dan
penegakkan hukum setelah tercapainya arbitrase.
Sementara itu, Khawarij memisahkan diri dari
Ali karena Ali telah menerima tahkim. Menurut
golongan Khawarij melalui semboyannya “tidak
ada hukum kecuali hukum Allah”. Mereka juga
mengecam Mu’awiyah karena ia merebut
kekuasaan dari tangan orang-orang mukmin,
sedangkan persoalan kepemimpinan menurut
mereka harus ditetapkan berdasarkan
musyawarah (Nasution, 2022).

Sebagai akibat dari peristiwa yang terjadi
maka arah pembangunan menjadi tidak efektif,
bahkan tidak banyak dilakukan karena seluruh
kemampuan dipusatkan kepada pemberantasan
pemberontak-pemberontak yang menggerogoti
pemerintahannya.Pertentangan politik
sebagaimana telah disebutkan diatas telah
mengakibatkan timbulnya pertentangan dibidang
teologi yang mempunyai dampak cukup
mendalam terhadap timbulnya aliran-aliran
dalam Islam. Tiap golongan berusaha untuk
mendapatkan dukungan al-Qur’an dan sunnah
untuk pembela dari masing-masing kepentingan

68

mereka. Hal ini tentu mereka tidak
mendapatkannya sehingga sebagian mereka
Mewakilkan al-Qur’an dan menggunakan sunnah
tidak menurut semestinya.

Berkenaan dengan periwayatan hadis,
sikap Khalifah Ali bin Abi Thalib tidak jauh
berbeda dengan khalifah yang mendahuluinya,
bahkan lebih tegas lagi bahwa Ali baru
menerima, periwayatan hadis apabila siperiwayat
itu bersedia bersumpah bahwa hadis yang
diriwayatkannya benar-benar berasal dari Nabi.
Pada akhir masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib
telah mulai ada usaha-usaha permasalahan hadis
yang dimunculkan oleh sebagian kelompok yang
saling bermusuhan antara Syi’ah, Khawarij dan
Mu’awiyah. Akan tetapi keadaan ini belum
mempengaruhi periwayatan hadis secara umum,
sebab dapat dikatakan bahwa masa Khulafaur
Rasyidin hadis-hadis Rasul masih terpelihara
kemurniannya (Ash-Shiddieqy, 1973). Pada
umumnya, dimasa Khulafaur Rasyidin ini belum
ada usaha secara resmi untuk menulis dan
menghimpun hadis dalam satu Kkitab seperti al-
Qur’an. hal ini agar tidak memalingkan perhatian
umat Islam mempelajari al-Qur’an, di samping
Sulitnya mengumpulkan para sahabat penghafal
hadis yang bertebaran di wilayah kekuasaan
Islam serta para sahabat sendiri berselisih
pendapat mengenai pembukuan, juga persoalan
lafaz dan kesahihannya (Ranuwijaya, 1996).

C. Masa Sahabat Kecil dan Tabi’in (41 s/d
100 H)

Periode ini dimulai sejak berakhirnya
kurun waktu pemerintahan khulafaur Rasyidin
sampai akhir abad pertama Hijriah, tepatnya
akhir pemerintahan Khalifah Ali bin Abi Thalib
dan awal pemerintahan Mu’awiyah. Bin Abi
Sofyan. Periode ini disebut zaman berkembang
dan meluasnya periwayatan hadis (Ashr Intisyar
al-Riwayah ila Al-Amshar) ke kota-kota.

Disebut masa periwayatan secara
meluas, karena pada masa ini, daerah Islam sudah
meluas, yakni ke negeri Syam, Irak, Mesir,
Samarkand, bahkan pada tahun 93 H, meluas
sampai ke Andalusia, hal ini bersamaan dengan
berangkatnya para sahabat ke daerah-daerah
tersebut, Seiring dengan meningkatnya periwatan



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70

P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

hadis, maka muncullah lembaga bendaharawan
hadis di berbagai daerah diseluruh negeri. Maka
hal ini menjadi benteng dalam menjaga hadis
Nabi, mengingat pada periode ketiga ini muncul
usaha pemalsuan hadis, hal ini terjadi setelah
wafatnya Ali r.a dan pada masa ini, umat Islam
mulai  terpecah-pecah  menjadi  beberapa
golongan, sehingga memicu orang-orang yang
tidak bertanggung jawab untuk mendatangkan
keterangan-keterangan  yang  bukan  dari
Rasulullah (Solahuddin, 2009). Secara sederhana
pengertian hadis palsu disini yaitu yang
disampaikan Syuhudi bahwa hadis palsu atau
maudu’ adalah pernyataan-pernyataan yang
sesungguhnya bukanlah hadis Nabi atau bukan
dari Nabi, tetapi beberapa kalangan menyebutkan
dan mengakui bahwa sebagai hadis Nabi (Ismail,
1995).

Berkaitan ~ dengan hadis  palsu
Muhammad Ajaj al-Khatib menjelaskan, bahwa
pemalsuan hadis tidak mencapai puncaknya pada
abad pertama hijriah. la melihat bahwa pada masa
itu masih banyak sahabat dan tabi’in yang
menghafal hadis yang kekuatan hafalan mereka
cukup  diakui  kedhabitannya. Hal ini
menunjukkan bahwa mereka tidak mudah
dibohongi oleh para pendusta dan pemalsu hadis.
Akan tetapi hadis-hadis palsu itu bertambah
seiring dengan menyebarnya kekuasaan Islam ke
penjuru andalusia dan timbulnya berbagai bid’ah
dan pemberontakan. Di samping itu, perlu
diketahui bahwa semakin jauhnya dari masa
kenabian, maka semakin banyak pula terjadi
perselisihan umat (Al-Khatib, 1999).

D. Sejarah Timbulya Hadis Palsu

Dari gambaran yang telah disebutkan
sebelumnya bahwa faktor pertikaian politik umat
Islam secara signifikan telah mendorong peluang
terbukannya pemalsuan hadis. Perang saudara
pertama yang sudah dimulai sejak menjelang
akhir pemerintaan Usman bin Affan, kemudian
berlanjut selama kepemimpinan Ali r.a dan
seterusnya sampai masa pemerintahan Dinasti
Umaiyah, menyebabkan terjadinya konflik antara
faksi, sekte-sekte atau kubu politik secara terus
menerus. Mereka mencari pembenaran sendiri
dengan mengeluarkan stagmen dan mengklaim

69

yang disandarkan kepada Nabi, yang tujuannya
hanya untuk membela dan mendukung
kelompoknya. Sekte yang menonjol dalam
perpecahan kekuatan politik umat Islam adalah
sekte  Syi’ah, para pengikutnya  yang
menyebabkan hadis-hadis palsu mengenai
ketinggian pribadi Ali.

Sebagai faktor penyebab munculnya
hadis palsu selain pertentangan politik juga
adanya usaha dari kaum Zindiq, yakni golongan
yang berusaha merusak Islam dari dalam dengan
mengobarkan api permusuhan di kalangan umat
Islam sendiri. Demikian juga perbedaan paham
dalam mazhab kalam dan mazhab-mazhab figih,
munculnya diskriminasi etnis dan fanatisme
terhadap kabilah serta adanya orang-orang yang
menjilat penguasa, hidup kezuhudan kemudian
dengan maksud untuk memberikan daya tarik
dalam melakukan dakwah (Ismail, 1995).

Dengan demikian, perbedaan semangat
dalam  pemalsuan  hadis  terseut tentu
menyebabkan perbedaan kualitas hadis itu
sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa kualitas
hadis maudhu’ tidak seluruhnya buruk dan
bertentangan dengan prinsip Islam, sekalipun
memang tentunya banyak yang lebih buruk
inipun melihat para pemalsu yang berasal dari
kalangan yang bermacam-macam, maka terdapat
kemungkinan kandungan hadis maudhu’ itu ada
yang baik walaupun status tetap da’if dalam
tingkatan derajat hadis (Ismail, 1995).

Untuk mengenal hadis palsu para ahli
hadis telah merumuskan ciri-ciri baik dari segi
sanad maupun matan. Karena tidak mudah orang
dapat membedakan hadis yang dipalsukan.
Hanya dapat diketahui oleh para ahli hadis yang
luas pengetahuannya, tajam pikirannya, dan kuat
hafalannya. Walaupun begitu, para ulama hadis
menunjukkan beberapa tanda tentang kepalsuan
suatu hadis baik dilihat dari segi sanad maupun
matan sebagai berikut; susunan redaksinya
kacau, yang tidak mungkin disabdakan oleh Nabi
seperti itu, matannya bertentangan dengan
keterapan agama yang kuat dan jelas, ada
beberapa tanda yang sah yang menunjukkan atas
kepalsuannya, radaksi matannya jelas-jelas

bertentangaan dengan  al-Qur’an, redaksi



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam
Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, him. 63 - 70

P-ISSN: 2089-4430  E-ISSN: 2808-4888

berlawanan dengan hadis dengan kualitas
mutawatir, dalam segi rawi adanya pengakuan
dari pemalsu hadis (Khaeruman, 2010)

IV. KESIMPULAN

Dari tulisan di atas dapat disimpulkan
bahwa penulisan hadis pada periode masa
Rasulullah saw dan Khulafaur Rasyidin serta
masa sahabat kecil dan tabi’in, bahwa pada masa
Rasulullah penulisan atau pentadwinan secara
resmi belum dilakukan, karena dikhawatirkan
penulisan hadis pada masa itu akan bercampur
dengan ayat-ayat al-Qur’an karena masih fokus
terhadap pemeliharaan ayat-ayat al-Qur’an yang
masih turun secara mutawatir. Pada masa sahabat
periwayatan hadis dilakukan dengan sikap
kehati-hatian agar tidak tercampur oleh hadis
palsu, sebab pada akhir kepemimpinan Khulafaru
Rasyidin gerakan ini telah mulai memunculkan
diri.

Perhatian para sahabat dan tabi’in
menunjukkan keseriusannya bahkan oleh para
ulama belakangan pun demikian oerhatiannya
terhadap hadis Nabi untuk menghindari
tercampurnya dengan hadis palsu . Hal ini karena
penyebaran hadis palsu yang muncul terutama
akibat pertentangan politik, sehingga bisa
bertampak negarif terhadap kemurnian ajaran
Islam. Oleh karena itu para sahabat berusaha
melakukan berbagai kajian ilmiah dan penelitian
untuk menciptakan berbagai kaidah-kaidah
dalam periwayatan serta memberantas gerakan
pemalsuan hadis. Kini dapat dirasakan oleh kita
belakangan ini hasil usaha yang telah dilakukan,
diantaranya kemudahan memilih dan memilih
antara hadis yang sahih, hasan maupun maudu’
dalam karya-karya besar yang telah disusun oleh
ulama-ulama hadis.

REFERENSI

Ad, E. S. (2008). Ilmu Hadis; Kajian Riwayah
dan Dirayah. Bandung: CV Mimbar
Pustaka.

Al-Khatib, M. A. (1999). Hadis nabi Sebelum di
Bukukan. Jakarta: Gema Insani.

Amiruddin, F. (2018). Dakwah Nabi Muhammad
di Madinah. Jurnal Al-Ghirah.

Arsyad, M. N. (1992). Seputar Al-Qur’an Hadis
dan llmu. Bandung: Al-Bayan.

70

As-Shalih, S. (2000). Membahas [Imu-limu
Hadis. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Ash-Shiddieqy, H. (1973). Sejarah
Perkembangan Hadis. Jakarta: Bulan
Bintang.

Ismail, M. S. (1995). Kaidah Kesahihan Sanad
Hadis. Jakarta: Bulan Bintang.

Khaeruman, B. (2010). Ulum Hadis. Bandung:
Pustaka Setia.

Nasution, H. (2022). Teologi Islam. Jakarta: Ul

Press.

Ranuwijaya, U. (1996). llmu Hadis. Jakarta:
Gaya Media.

Solahuddin, A. S. (2009). Ulumul Hadis.
Bandung: Pustaka Setia.

Zuhdi, M. (1993). Pengantar Illmu Hadis.

Surabaya: Bina limu.



