
MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

63 
 

STUDI KRITIS TERHADAP PEMELIHARAAN HADIS PADA ABAD 

PERTAMA HIJRIAH 
 

Yudhi Prabowo 

IAIN Takengon, odhi_el@yahoo.com 

 
Ulumul hadis merupakan salah satu disiplin ilmu yang membahas segala hal ilmu-ilmu yang berkenaan dengan 

perkataan, perbuatan, taqrir, sifat-sifat maupun hal ihwal Rasulullah saw dengan tujuan untuk mengetahui apakah 

suatu hadis maqbul atau mardud. Hadis yang merupakan sumber ajaran Islam yang kedua setelah al-Qur’an menempati 

posisi yang strategis dan penting dalam menerangkan kajian-kajian keislaman, keberadaan hadis dan kedudukannya 

tidak diragukan lagi. Maka tulisan ini mengkaji secara kritis historis bagaimana prihal keadaan hadis pada abad 

pertama hijriah, karena pembukuan hadis baru dilakukan setelah wafatnya Nabi Muhammad saw, ditambah lagi 

dengan kenyataan sejarah bahwa hadis banyak dipalsukan, keabsahan hadis-hadis yang beredar dikalangan kaum 

muslimin diperdebatkan oleh para ulama hadis. Maka untuk mengatasi munculnya usaha pemalsuan hadis para sahabat 

dan tabi’in telah melakukan langkah-langkah yang berarti untuk menyelamatkan hadis sebagai sumber hukum dalam 

Islam. Usaha yang mereka lakukan antara lain mencari dan memperjelas sanad, mengefektifkan aktivitas ilmiah dan 

penelitian hadis serta membuat kaidah-kaidah dan membuat tanda-tanda untuk mengenali ciri-ciri dari hadis palsu, 

seperti ilmu kritik sanad dan matan. Kajian penelitian ini seluruhnya berdasarkan atas kajian pustaka atau studi 

literature. Oleh Karena itu, sifat penelitiannya kepustakaan (Library Research). Data yang dikumpulkan dan dianalisis 

seluruhnya berasal dari literatur maupun bahan dokumen lain, seperti buku, tulisan di jurnal, maupun di media lain, 

yang relevan dengan masalah yang dikaji. 

Kata kunci: Studi Kritis, Pemeliharaan hadis, Hadis Pada Abad Pertama Hijriah 

 

 

I. PENDAHULUAN 

Semua mazhab dalam Islam sepakat akan 

pentingnya peranan hadis dalam berbagai disiplin 

ajaran Islam. Karena itu, dewasa ini kiranya sulit 

menemukan seorang individu yang mengklaim 

bahwa al-Qur’an telah menjabarkan seluruh 

prinsip ajaran Islam tanpa bantuan hadis. 

Meskipun akhir-akhir ini ada sebagian kelompok 

kecil yang mengingkari as-Sunnah, sebagai 

selogan mereka cukup bagi kita-kitab 

Allah(Arsyad, 1992). Untuk ini, banyak 

pernyataan yang gambling dalam hadis atau al-

Qur’an itu sendiri yang menunjukkan pentingnya 

petunjuk dan amalan Nabi, sebagai contoh : 

 

دْ   قَ انَْ لَ مْ  كَ كُ ولِْ فِْ لَ وَةْ  الَلِّْ رَسُ س  أُ
ةْ   نَ سَ نْ  حَ مَ انَْ لِ وْ كَ ر جُ مَْ الَلَّْ يَ  و  وَال يَ 
رَْ  خِ رَْ الْ  يرْ الَلَّْ وَذكََ ثِ  اْكَ

Artinya : “Sesungguhnya pada diri 

Rasulullah itu ada suri tauladan yang baik 

bagimu…” (Q.S. al-Ahzab : 21) 

Selama berlangsungnya proses 

penyampaian risalah Islam, generasi sahabat 

terus menerus memberikan perhatian secara 

intensif, baik dalam situasi dan kondisi yang 

berbeda serta tingkat kemampuan yang berbeda 

pula. Maka para sahabat itu berusaha membentuk 

perilaku mereka berdasarkan hadis Nabi. Hadis 

dimaksud di sini adalah ucapan, perbuatan, taqrir, 

sifat-sifat maupun hal ihwal Nabi (Al-Khatib, 

1999). 

Hadis merupakan sumber ajaran Islam 

yang kedua setelah al-Qur’an menempati posisi 

yang strategis dan penting dalam menerangkan 

kajian-kajian keislaman, keberadaannya dan 

kedudukannya tidak diragukan lagi. Namun, 

karena pembukuan hadis baru dilakukan setelah 

wafatnya Nabi Muhammad saw, ditambah lagi 

dengan kenyataan sejarah bahwa hadis banyak 

dipalsukan, maka keabsahan hadis-hadis yang 

beredar dikalangan kaum muslimin 

diperdebatkan oleh para ulama hadis. 

Ketika Nabi Muhammad saw masih 

hidup, hadis belum mendapat perhatian 

sepenuhnya sebagaimana perhatian al-Qur’an. 

Para sahabat, terutama yang memiliki kecakapan 

menulis selalu mencurahkan tenaga dan 

waktunya untuk menuliskan ayat-ayat al-Qur’an 

diatas benda-benda yang dapat ditulis. Lain 

halnya dengan hadis, penjagaannya secara 

tekstual belum mendapat perhatian. Sebab segala 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

64 
 

permasalahan yang muncul dapat langsung 

ditanyakan kepada Nabi. Rasulullah sebagai 

manusia tidak mungkin hidup selamanya dan jika 

Nabi sebagai nara sumber telah tiada, maka 

bagaimana hadis Nabi di proses hingga generasi 

sekarang dapat mengakui dan percaya bahwa 

hadis itu benar-benar bersumber dari Nabi dan 

bagaimana kondisi sosial politik pada abad 

pertama Hijriah dapat mempengaruhi 

perkembangan hadis. 

Dari latar belakang permasalahan 

dimaksud maka tulisan ini berusaha menjelaskan 

kondisi dari pengaruh yang dimunculkannya 

terhadap perkembangan hadis pada abad 1 

Hijriah. Pembahasan berikutnya dibatasi hanya 

pada abad pertama Hijriah, yang diawali dari 

masa Nabi di Madinah, masa Khulafaur Rasyidin 

dan masa sahabat kecil dan tabi’in. 

 

II. METODOLOGI  

Adapun dalam memberikan penjelasan 

mengenai metode penelitian, penulis membagi 

kepada: 

1. Jenis Penelitian 

Kajian penelitian ini seluruhnya berdasarkan atas 

kajian pustaka atau studi literature. Oleh Karena 

itu, sifat penelitiannya kepustakaan (Library 

Research). Data yang dikumpulkan dan dianalisis 

seluruhnya berasal dari literatur maupun bahan 

dokumen lain, seperti tulisan di jurnal maupun di 

media lain, yang relevan dengan masalah yang 

dikaji. 

2. Sumber Data 

Data yang dikumpulkan dalam studi ini ada dua 

jenis, yaitu data primer dan data skunder. Data 

primer merupakan data-data yang bersumber dari 

hadis-hadis Nabi dengan melihat berupa kitab-

kitab induk hadis, Sedangkan data sekunder 

merupakan data yang sifat dan bentuknya dapat 

berupa penjelasan dan analisa yaitu berkaitan 

dengan kitab-kitab musthaulil hadis, sejarah, 

kitik sanad, kritik matan dan buku lainnya yang 

mendukung dalam penulisan artikel ini 

3. Tekhnik Pengumpulan Data 

Karena jenis penelitian ini menggunakan library 

research, maka dalam pengumpulan data penulis 

menggunakan tekhnik membaca kitab-kitab yang 

berkaitan dan melacak hadis-hadis yang bahan-

bahan yang berhubungan dengan tema, dengan 

menelaah buku-buku yang berkaitan. Setelah 

data terkumpul penulis pilah-pilah dan susun 

dalam satu tema, kemudian penulis analisa 

dengan metode analisa isi (content analisi) dalam 

bentuk metode maudu’i. 

4. Analisa Data 

Penelitian ini menggunakan metode analisa isi 

(countent analisi) dalam konteks metode 

maudu’i. Maka agar maksimal dalam penelitian, 

penyusun melakukan langkah-langkah penelitian 

tematik yakni, menentukan topik masalah (dalam 

hal ini tema seputar Studi Kritis Terhadap 

Pemeliharaan hadis Pada Abad 1 Hijriah), 

menghimpun paragraf perparagraf yang 

berkaitan dengan tema penelitian, menyusun 

pembahasan dalam satu kerangka yang 

sempurna, dan lengkap. 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Para ulama tidak seragam pendapatnya 

dalam menetapkan priodesasi penyusunan 

perkembangan hadis. Ada yang membaginya 

kepada tiga periode seperti masa Rasul, sahabat 

dan tabi’in, masa pen-tadwinan atau disebut  

masa pembukuan dan masa setelahnya. Ada yang 

membaginya lebih meluas dan terperinci lagi 

sampai lima atau tujuh priode bahkan hingga 

sekarang, dengan spesifik penekanan dan 

pembahasan tertentu (Solahuddin, 2009). 

Terlepas dari perbedaan teori dalam 

penetapan priodesasi perkembangan hadis 

sampai masa sekarang, yang perlu ditekankan di 

dalam makalah ini, ialah penulisan hadis hanya 

terbatas pada abad pertama hijriah. Awal 

perhitungan abad pertama hijriah adalah ketika 

Nabi hijrah ke Madinah, sedang pertumbuhan 

hadis sudah dimulai ketika Nabi berada di 

Makkah. Dengan demikian perkembangan hadis 

masa Nabi hidup bukan berarti hanya mencapai 

11  tahun. Akan tetapi dimulai sejak 13 tahun 

sebelum hijrah sampai pada tahun ke 11 hijriah. 

A. Masa Nabi Di Madinah (1 s/d 11 H) 

Periode Rasulullah merupakan masa 

pertama pertumbuhan dan perkembangan hadis 

yang berlangsung selama 23 tahun. Masa ini 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

65 
 

merupakan kurun waktu turunnya wahyu dan 

pembentukan masyarakat Islam yang disebut 

dengan “ushral al-wahyi wal-al-takwin”. 

Keadaan ini sangat menuntut keseriusan dan 

kehati-hatian para sahabat, sebagai pewaris 

pertama ajaran Islam, dalam menerima kedua 

ajaran al-Qur’an dan hadis. Sehingga al-Qur’an 

dan hadis tersebut benar-benar mempengaruhi 

jiwa mereka sebagai Muslim yang sejati. Pada 

saat ini hadis telah lahir berupa sabda yang di 

artikan setelah yaitu perkataan, perbuatan, 

penetapan maupun sifat-sifat Nabi yang 

berfungsi menerangkan al-Qur’an dalam rangka 

menegakkan syari’at Islam dan membentuk 

masyarakat Islam (Ash-Shiddieqy, 1973). 

Pada saat ini hadis disampaikan melalui 

lisan dan penyimpanan hadis pun masih dalam 

bentuk hafalan oleh para sahabat. Karena itu para 

sahabat tidak sama dalam menerima dan 

mengetahui hadis dari Nabi saw sebab faktor 

tempat tinggal, pekerjaan, usia dan lain-lain. 

Sehingga ada kebahagiaan sahabat banyak  

mengetahui hadis karena seringnya berjumpa dan 

berdialogi dengan Nabi (Ad, 2008). 

Dalam penulisan al-Qur’an, diketahui 

bahwa tidak ada tenggang waktu antara turunya 

wahyu dengan penulisannya. Oleh karena itu, 

tidak ada keraguan akan keaslian al-Qur’an sebab 

disamping Nabi telah menunjuk para pencatatnya 

sejak turunya wahyu pertama juga Nabi pun ikut 

serta mengawasi penulisan wahyu tersebut. 

Tetapi hal yang demikian tidak dilakukan kepada 

hadis, yang mendapat perlakuan berbeda. Nabi 

melarang para sahabat untuk menulis hadis, 

sebagaimana riwayat Abu Sa’id Al-Khudri, 

Rasulullah bersabda : 

روىابة سعيد الخورى ان رسول الله صعلم.قال: لاتكتبوا عنى ومن  

 ران فليمحه... كتب عنى غير الق 

Artinya : Janganlah kamu menulis dari saya, 

barang siapa yang menulis dari saya selain Al-

Qur’an hendaklah ia menghapusnya… (HR. 

Muslim) 

Hadis tersebut di atas menyatakan bahwa 

pemeliharaan hadis-hadis Nabi saw. Dan anjuran 

untuk meriwayatkan hanya melalui lisan, di 

samping memberi ultimatum kepada seseorang 

yang ingin membuat riwayat palsu. Larangan 

diadakannya kegiatan penulisan hadis, ialah 

untuk menghindarkan adanya kemungkinan 

sebahagian sahabat yang menulis al-Qur’an 

memasukkan hadis ke dalam lembaran-lembaran 

al-Qur’an, karena kemungkinan dianggap segala 

yang dikatakan Nabi adalah wahyu semuanya. 

Lebih-lebih generasi yang tidak menyaksikan 

zaman turunnya wahyu, hingga bercampur aduk 

antara hadis dengan al-Qur’an. Sementara 

pendapat lain mengatakan bahwa pada priode 

awal Hijriah dilarang penulisan hadis karena 

hadis masih sedikit jumlahnya, selain itu 

masyarakat Islam pun masih sedikit dengan 

demikian semua urusan dengan mudah dapat 

diselesaikan melalui Nabi. Faktor lain sehingga 

dilarangnya penulisan hadis pada masa Rasul saw 

ialah agar tidak menimbulkan kerancuan antara 

hadis dan al-Qur’an. Ada pula beberapa sahabat 

lain yang hanya sanggup mencatat sedikit karena 

menyisakan waktunya sebab sibuk dengan 

pencatatan al-Qur’an, sehingga tidak sempat 

menulis hadis lebih banyak (As-Shalih, 2000). 

Kondisi sosial politik masyarakat 

Madinah yang beragam dan pluralistik, 

menyebabkan banyak permusuhan dan pertikaian 

dalam negeri mereka sendiri karena adanya 

perbedaan agama, budaya, suku dan lainnya. 

Konflik yang berkepanjangan antara suku ‘Aus 

dan Khazraj di Madînah menjadikan mereka 

tidak pernah bersatu. Berbagai konflik sosial di 

atas menjadi tantangan tersendiri bagi Nabi 

Muhammad dalam menjalankan dakwah Islam di 

Madinah. Adanya beberapa pemuda Yastrib yang 

bersedia masuk Islam menjadikan peluang Nabi 

sebelum hijrah ke Madinah, karena sebenarnya 

mereka juga menginginkan perdamaian di 

Madinah. kedatangan Rasulullah saw bersama 

sahabat-sahabatnya mendatangkan rahmat bagi 

penduduk Madinah karena berkat usaha Rasul 

maka warga masyarakat Madinah kembali 

bersatu, rukun dan damai sesama mereka. 

Para sahabat Rasulullah membangun 

Masjid yang berfungsi selain untuk tempat ibadah 

dan tempat bermusyawarah juga difungsikan 

sebagai tempat pembinaan masyarakat serta 

tempat pengajian al-Qur’an dan hadis. Karena itu 

mesjid menjadi basis pertumbuhan dan 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

66 
 

penyebaran Islam keseluruh Jazirah Arab dan 

sekitarnya. Kondisi yang demikian ini sangat 

mendukung penyampaian hadis-hadis Rasulullah 

secara efektif dan efisien.Ditambah Islam 

merupakan agama baru bagi mereka sehingga 

pemeluknya dituntut melaksanaka aktivitas-

aktivitasa ritual secara benar. Hal itu mendorong 

mereka untuk selalu bertanya kepada Rasulullah 

Saw, artinya belajar kepada Rasulullah menjadi 

suatu kebutuhan (Amiruddin, 2018). 

Kondisi sosial politik yang aman damai 

di bawah kepemimpinan Islam  turut membantu 

perkembangan dan penyebaran hadis dimasa ini. 

Ada beberapa cara penyampaian dan penerimaan 

hadis pada masa ini, seperti melalui para jama’ah 

di Majelis al-‘ilmu terutama di mesjid, dengan 

cara berantai atau sanad artinya melalui sahabat-

sahabat kepada sahabat lainnya. Kalau 

menyangkut dengan  masalah yang sensitif, 

misalnya masalah keluarga maka Nabi 

menyampaikan melalui istri-istrinya. Cara lain 

melalui pidato-pidatonya di tempat terbuka dan 

dengan cara lain-lain. 

B. Masa Khulafaur Rasyidin (11 s/d 41 H) 

Periode ini disebut Ash al-Tatsabbut wal 

al-iqlal min al-Riwayah, yakni masa pematerian 

dan penyedikitan riwayat(Ash-Shiddieqy, 1973). 

Kewafatan Nabi Muhammad saw pada tahun 11 

Hijrah, kepada umatnya beliau meninggalkan dua 

kitab pegangan sebagai dasar bagi pedoman 

hidup yakni al-Qur’an dan as-Sunnah. Para 

Khulafaur Rasyidin sejak Abu Bakar, Umar, 

Usman dan Ali r.a serta Khalifah-Khalifah 

setelah itu, mereka menjunjungi tinggi amanat 

tersebut. Misalnya Abu Bakar sebagai Khalifah 

pertama secara sungguh-sungguh melaksanakan 

usaha pengumpulan al-Qur’an atas usul Umar, 

yang ketika Nabi masih hidup ayat-ayat yang 

telah ditulis seluruhnya tapi belum terkumpul, 

sebagai realisasinya ditangani oleh sahabat Zaid 

bin Tsabit. Selanjutnya usaha ini disempurnakan 

pada masa pemerintahan Usman bin Affan yakni 

dengan membukukan al-Qur’an menjadi mushaf. 

Perhatian Khulafaur Rasyidin terhadap hadis 

pada dasarnya mereka berpegang bahwa hadis 

adalah sebagai dasar tasyri’ karena itu setiap 

amalan syari’at Islam selalu berpedoman kepada 

hadis dan al-Qur’an. Selain itu, para sahabat 

berusaha menyampaikan segala hadis yang 

mereka terima dari Nabi kepada orang lain (Ad, 

2008). Hal ini sebagai merealisasikan titah Rasul 

Saw yang menyatakan : 

 ولو اية )رواه البخارى( ي عن بلغواني 

Artinya : Sampikan olehmu dariku walaupun satu 

ayat (H.R Bukhari) 

Selain mengumpulkan dan menyalin al-

Qur’an khalifah Abu Bakar pun meneruskan 

ekspansi yang pernah dicoba ketika Nabi masih 

hidup dengan mengirim pasukan muslim 

dibawah pimpinan panglima perang seperti 

Usman bin Zaid ke wilayah Syiria. Ada beberapa 

daerah yang berhasil dikuasai misalnya Hirah dan 

Ambar. Suasana masyarakat pada masa Khalifah 

Abu Bakar pada umumnya baik dan tentram. 

Namun timbul benih-benih kekacauan yang bisa 

merusak agama Islam serta mengganggu 

pengamalan umat Islam thp agamanya. Benih 

kekacauan dimaksud kemungkinan akan 

mengancam kehidupan sosial politik masyarakat 

Madinah. Adapun golongan-golongan yang 

mengacau tersebut antara lain berbentuk nabi 

palsu, orang-orang murtad dan orang-orang yang 

tidak mau membayar kewajiban zakat. Untuk 

mengembalikan stabilitas keamanan wilayah 

kekhalifahan serta untuk menjaga kemurnian 

ajaran Islam yang ditinggalkan Nabi maka 

khalifah Abu Bakar menumpas pembangkan-

pembangkan tersebut. 

Karena situasi yang demikian maka 

mendorong para sahabat untuk berhati-hati dalam 

soal periwayatan hadis, baik dalam menerima 

maupun menyampaikannya, sehingga jumlah 

hadis yang diriwayatkan pada masa ini sangat 

sedikit. Pada persoalan-persoalan tertentu yang 

tidak ada nashnya secara jelas dalam al-Qur’an, 

Abu Bakar mencari penyelesainnya dalam hadis 

(Ismail, 1995). Begitu pula umumnya Islam 

bersikap sangat hati-hati ketika menerima dan 

meriwayatkan hadis karena khawatir berbuat 

keliru dalam periwayatannya. Karena masa 

pemerintah Abu Bakar hanya dua tahun tentu 

tidak banyak kebijakan-kebijakan dalam 

perkembangan hadis. 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

67 
 

Umat ditunjuk sebagai pengganti Abu 

Bakar, sebagaimana Abu Bakar ia pun 

meneruskan ekspansi ke wilayah-wilayah di luar 

Jazirah Arabia terutama Bizantium dan Persia. 

Dengan jatuhnya kedua negara adil kuasa ini 

dalam kekuasaan Islam membuat negara 

Madinah menjadi negara adi kuasa di bawah 

pemerintahan Umar, dengan kondisi sosial 

politiknya yang aman memungkinkan 

penyebaran hadis ke negeri-negeri jauh. Seperti 

adanya penugasan-penugasan pejabat pemerintah 

ke propinsi-propinsi yang baru ditaklukkan, 

disamping menjalankan tugas pemerintahan para 

penguasa juga melaksanakan dakwah dalam 

mengalahkan pengajaran al-Qur’an dan hadis 

kepada penduduk yang umumnya baru memeluk 

Islam. 

Kebijaksanaan Khalifah Umar tentang 

hadis lebih kurang sama seperti apa yang 

dilakukan Khalifah sebelumnya, yakni Umar 

menekankan kepada para sahabat agar tidak 

memperbanyak periwayatan hadis di masyarakat. 

Khalifah Umar beralasan agar masyarakat tidak 

terganggu konsentrasinya dalam membaca dan 

memahami al-Qur’an Abu Hurairah yang 

terkenal banyak menyampaikan riwayat hadis 

terpaksa menahan diri untuk tidak banyak 

meriwayatkan hadis pada masa umar (Ismail, 

1995). Dengan demikian periwayatan hadis pada 

masa sahabat terutama pada masa Abu Bakar dan 

Umar masih terbatas sekali yang disampaikan 

hanya kepada yang memerlukan saja, belum 

bersifat pelajaran. Karena itu dalam prakteknya 

sahabat meriwayatkan hadis dengan dua cara 

seperti pertama dengan lafaz asli yakni menurut 

lafaz yang mereka terima dari Nabi Saw yang 

mereka hafal dengan benar lafaz tersebut. Kedua, 

dengan maknanya saja yakni mereka 

meriwayatkan maknanya bukan dengan lafaznya 

karena mereka tidak menghafal lafaz yang asli 

dari Nabi saw (Ad, 2008). 

Ketika pada masa Khalifah Usman bin 

Affan yang pemerintahannya lebih bersifat 

kekeluargaan, karena secara kebetulan pada 

umumnya keluarga beliau atau kerabatnya lebih 

menguasai persoalan administrasi negara 

dibandingkan oleh keluarga-keluarga lain dari 

Arab Quraisy. Hal ini kemungkinan suatu analisis 

lain untuk menepis anggapan bahwa khalifah 

Usman melakukan nepotisme. 

Ekses dari kebijaksanaan Khalifah 

Usman bin Affan dalam pengangkatan kerabat 

atau keluarganya untuk jabatan pemerintahan, 

menimbulkan ketidak senangan dari sebagian 

rakyat, sehingga menimbulkan fitnah-fitnah 

dalam kepemimpinan Usman. Kecuali itu 

masuknya orang-orang Yahudi yang bermuka 

dua. Mereka menganut agama Islam bukan atas 

dasar keikhlasan, akan tetapi memiliki tujuan lain 

yakni untuk menghancurkan Islam dari dalam 

sebagai pelopornya adalah Abdullah bin Saba 

(Ad, 2008). Kemunculan tokoh Abdullah bin 

Saba’ ini sedikit banyaknya mempengaruhi 

kondisi sosial politik pemerintahan Usman bin 

Affan, sehingga pelaksanaan untuk 

memaksimalkan periwayatan hadis tidak berjalan 

sepenuhnya. Meskipun pada suatu kesempatan 

khutbahnya Khalifah Usman meminta kepada 

para sahabat agar tidak banyak meriwayatkan 

hadis, yang mereka tidak pernah pernah 

mendengarnya pada zaman Abu Bakar dan 

Umar(Ismail, 1995). Hal ini menunjukkan bahwa 

Khalifah Usman ingin melanjutkan sikap kehati-

hatian dalam periwayatan hadis, sebagaimana 

yang telah pernah dilakukan oleh kedua khalifah 

sebelumnya. 

Pada saat kekhalifahan dipegang oleh Ali 

bin Abi Thalib kondisi politik pemerintahan 

sedang goyang, akibat terjadinya peristiwa 

pembunuhan khalifah Usman. Kondisi labil 

seperti yang terjadi terus berlanjut bahkan 

semakin parah sampai akhir pemerintahannya. 

Tuntutan yang tidak terpenuhi yakni menindas 

tegas terhadap pelaku pembunuhan Usman 

menjadi alasan kuat bagi kelompok-kelompok 

yang kontra kepada khalifah Ali bin Abi Thalib. 

Perang jamal dapat dipadamkan oleh Ali, namun 

berbeda dengan peristiwa Shiffin. Perisitiwa 

menjadi awal sejarah lahirnya kelompok politik 

dalam tubuh Islam. 

Stabilitas pemerintahan yang sulit 

dipulihkan karena kemunculan berbagai 

peristiwa sebelumnya yang mengakibatkan 

terpecahnya barisan Islam, yang tercermin pada 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

68 
 

berbentuknya dua kelompok militer, yakni 

kelompok militer yang dipimpin oleh Abi bin Abi 

Thalib yang didukung oleh penduduk Hijas Irak 

serta kelompok Mu’awiyah gubernur Syam yang 

didukung oleh mayoritas penduduk Syam dan 

Mesir. Perang Shiffin yang diakhiri dengan 

tahkim bukanlah suatu penyelesaian yang 

menyeluruh, justru melahirkan perpecahan yang 

lebih meluas lagi. Umat Islam ketika itu mulai 

terpecah ke dalam tiga kelompok besar yaitu 

pertama Khawarij, adalah golongan yang tidak 

menyukai perdamaian atau tahkim, kedua Syi’ah, 

ialah golongan yang  fanatik terhadap Ali bin Abi 

Thalib, kelompok jumhur, adalah umat Islam 

yang tidak termasuk ke dalam kelompok pertama 

dan kedua. Kelompok ini pun ada yang pro pada 

Ali bin Abi Thalib dan ada sebahagiannya yang 

mendukung pemerintahan Mu’awiyah serta 

kelompok yang independent, mereka ini tidak 

mau melibatkan diri dalam kancah Pertentangan 

politik (Zuhdi, 1993). 

Kelompok Mu’awiyah semula menuntut 

balas atas kematian Usman, namun kemudian 

mereka menuntut kursi kekhalifahan dan 

penegakkan hukum setelah tercapainya arbitrase. 

Sementara itu, Khawarij memisahkan diri dari 

Ali karena Ali telah menerima tahkim. Menurut 

golongan Khawarij melalui semboyannya “tidak 

ada hukum kecuali hukum Allah”. Mereka juga 

mengecam Mu’awiyah karena ia merebut 

kekuasaan dari tangan orang-orang mukmin, 

sedangkan persoalan kepemimpinan menurut 

mereka harus ditetapkan berdasarkan 

musyawarah (Nasution, 2022). 

Sebagai akibat dari peristiwa yang terjadi 

maka arah pembangunan menjadi tidak efektif, 

bahkan tidak banyak dilakukan karena seluruh 

kemampuan dipusatkan kepada pemberantasan 

pemberontak-pemberontak yang menggerogoti 

pemerintahannya.Pertentangan politik 

sebagaimana telah disebutkan diatas telah 

mengakibatkan timbulnya pertentangan dibidang 

teologi yang mempunyai dampak cukup 

mendalam terhadap timbulnya aliran-aliran 

dalam Islam. Tiap golongan berusaha untuk 

mendapatkan dukungan al-Qur’an dan sunnah 

untuk pembela dari masing-masing kepentingan 

mereka. Hal ini tentu mereka tidak 

mendapatkannya sehingga sebagian mereka 

Mewakilkan al-Qur’an dan menggunakan sunnah 

tidak menurut semestinya. 

Berkenaan dengan periwayatan hadis, 

sikap Khalifah Ali bin Abi Thalib tidak jauh 

berbeda dengan khalifah yang mendahuluinya, 

bahkan lebih tegas lagi bahwa Ali baru 

menerima, periwayatan hadis apabila siperiwayat 

itu bersedia bersumpah bahwa hadis yang 

diriwayatkannya benar-benar berasal dari Nabi. 

Pada akhir masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib 

telah mulai ada usaha-usaha permasalahan hadis 

yang dimunculkan oleh sebagian kelompok yang 

saling bermusuhan antara Syi’ah, Khawarij dan 

Mu’awiyah. Akan tetapi keadaan ini belum 

mempengaruhi periwayatan hadis secara umum, 

sebab dapat dikatakan bahwa masa Khulafaur 

Rasyidin hadis-hadis Rasul masih terpelihara 

kemurniannya (Ash-Shiddieqy, 1973). Pada 

umumnya, dimasa Khulafaur Rasyidin ini belum 

ada usaha secara resmi untuk menulis dan 

menghimpun hadis dalam satu kitab seperti al-

Qur’an. hal ini agar tidak memalingkan perhatian 

umat Islam mempelajari al-Qur’an, di samping 

Sulitnya mengumpulkan para sahabat penghafal 

hadis yang bertebaran di wilayah kekuasaan 

Islam serta para sahabat sendiri berselisih 

pendapat mengenai pembukuan, juga persoalan 

lafaz dan kesahihannya (Ranuwijaya, 1996). 

C. Masa Sahabat Kecil dan Tabi’in (41 s/d 

100 H) 

Periode ini dimulai sejak berakhirnya 

kurun waktu pemerintahan khulafaur Rasyidin 

sampai akhir abad pertama Hijriah, tepatnya 

akhir pemerintahan Khalifah Ali bin Abi Thalib 

dan awal pemerintahan Mu’awiyah. Bin Abi 

Sofyan. Periode ini disebut zaman berkembang 

dan meluasnya periwayatan hadis (Ashr Intisyar 

al-Riwayah ila Al-Amshar) ke kota-kota. 

Disebut masa periwayatan secara 

meluas, karena pada masa ini, daerah Islam sudah 

meluas, yakni ke negeri Syam, Irak, Mesir, 

Samarkand, bahkan pada tahun 93 H, meluas 

sampai ke Andalusia, hal ini bersamaan dengan 

berangkatnya para sahabat ke daerah-daerah 

tersebut, Seiring dengan meningkatnya periwatan 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

69 
 

hadis, maka muncullah lembaga bendaharawan 

hadis di berbagai daerah diseluruh negeri. Maka 

hal ini menjadi benteng dalam menjaga hadis 

Nabi, mengingat pada periode ketiga ini muncul 

usaha pemalsuan hadis, hal ini terjadi setelah 

wafatnya Ali r.a dan pada masa ini, umat Islam 

mulai terpecah-pecah menjadi beberapa 

golongan, sehingga memicu orang-orang yang 

tidak bertanggung jawab untuk mendatangkan 

keterangan-keterangan yang bukan dari 

Rasulullah (Solahuddin, 2009). Secara sederhana 

pengertian hadis palsu disini yaitu yang 

disampaikan Syuhudi bahwa hadis palsu atau 

maudu’ adalah pernyataan-pernyataan yang 

sesungguhnya bukanlah hadis Nabi atau bukan 

dari Nabi, tetapi beberapa kalangan menyebutkan 

dan mengakui bahwa sebagai hadis Nabi (Ismail, 

1995). 

Berkaitan dengan hadis palsu 

Muhammad Ajaj al-Khatib menjelaskan, bahwa 

pemalsuan hadis tidak mencapai puncaknya pada 

abad pertama hijriah. Ia melihat bahwa pada masa 

itu masih banyak sahabat dan tabi’in yang 

menghafal hadis yang kekuatan hafalan mereka 

cukup diakui kedhabitannya. Hal ini 

menunjukkan bahwa mereka tidak mudah 

dibohongi oleh para pendusta dan pemalsu hadis. 

Akan tetapi hadis-hadis palsu itu bertambah 

seiring dengan menyebarnya kekuasaan Islam ke 

penjuru andalusia dan timbulnya berbagai bid’ah 

dan pemberontakan. Di samping itu, perlu 

diketahui bahwa semakin jauhnya dari masa 

kenabian, maka semakin banyak pula terjadi 

perselisihan umat (Al-Khatib, 1999). 

D. Sejarah Timbulya Hadis Palsu 

Dari gambaran yang telah disebutkan 

sebelumnya bahwa faktor pertikaian politik umat 

Islam secara signifikan telah mendorong peluang 

terbukannya pemalsuan hadis. Perang saudara 

pertama yang sudah dimulai sejak menjelang 

akhir pemerintaan Usman bin Affan, kemudian 

berlanjut selama kepemimpinan Ali r.a dan 

seterusnya sampai masa pemerintahan Dinasti 

Umaiyah, menyebabkan terjadinya konflik antara 

faksi, sekte-sekte atau kubu politik secara terus 

menerus. Mereka mencari pembenaran sendiri 

dengan mengeluarkan stagmen dan mengklaim  

yang disandarkan kepada Nabi, yang tujuannya 

hanya untuk membela dan mendukung 

kelompoknya. Sekte yang menonjol dalam 

perpecahan kekuatan politik umat Islam adalah 

sekte Syi’ah, para pengikutnya yang 

menyebabkan hadis-hadis palsu mengenai 

ketinggian pribadi Ali. 

Sebagai faktor penyebab munculnya 

hadis palsu selain pertentangan politik juga 

adanya usaha dari kaum Zindiq, yakni golongan 

yang berusaha merusak Islam dari dalam dengan 

mengobarkan api permusuhan di kalangan umat 

Islam sendiri. Demikian juga perbedaan paham 

dalam mazhab kalam dan mazhab-mazhab fiqih, 

munculnya diskriminasi etnis dan fanatisme 

terhadap kabilah serta adanya orang-orang yang 

menjilat penguasa, hidup kezuhudan kemudian 

dengan maksud untuk memberikan daya tarik 

dalam melakukan dakwah (Ismail, 1995). 

Dengan demikian, perbedaan semangat 

dalam pemalsuan hadis terseut tentu 

menyebabkan perbedaan kualitas hadis itu 

sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa kualitas 

hadis maudhu’ tidak seluruhnya buruk dan 

bertentangan dengan prinsip Islam, sekalipun 

memang tentunya banyak yang lebih buruk 

inipun melihat para pemalsu yang berasal dari 

kalangan yang bermacam-macam, maka terdapat 

kemungkinan kandungan hadis maudhu’ itu ada 

yang baik walaupun status tetap da’if dalam 

tingkatan derajat hadis (Ismail, 1995). 

Untuk mengenal hadis palsu para ahli 

hadis telah merumuskan ciri-ciri baik dari segi 

sanad maupun matan. Karena tidak mudah orang 

dapat membedakan hadis yang dipalsukan. 

Hanya dapat diketahui oleh para ahli hadis yang 

luas pengetahuannya, tajam pikirannya, dan kuat 

hafalannya. Walaupun begitu, para ulama hadis 

menunjukkan beberapa tanda tentang kepalsuan 

suatu hadis baik dilihat dari segi sanad maupun 

matan sebagai berikut; susunan redaksinya 

kacau, yang tidak mungkin disabdakan oleh Nabi 

seperti itu, matannya bertentangan dengan 

keterapan agama yang kuat dan jelas, ada 

beberapa tanda yang sah yang menunjukkan atas 

kepalsuannya, radaksi matannya jelas-jelas 

bertentangaan dengan al-Qur’an, redaksi 



MUBEZA : Pemikiran Hukum dan Ekonomi Islam 

Vol. 12, No. 2, Bulan September 2022, hlm. 63 - 70 P-ISSN: 2089-4430   E-ISSN: 2808-4888 

 
 

70 
 

berlawanan dengan hadis dengan kualitas 

mutawatir, dalam segi rawi adanya pengakuan 

dari pemalsu hadis (Khaeruman, 2010) 

 

IV. KESIMPULAN 

Dari tulisan di atas dapat disimpulkan 

bahwa penulisan hadis pada periode masa 

Rasulullah saw dan Khulafaur Rasyidin serta 

masa sahabat kecil dan tabi’in, bahwa pada masa 

Rasulullah penulisan atau pentadwinan secara 

resmi belum dilakukan, karena dikhawatirkan 

penulisan hadis pada masa itu akan bercampur 

dengan ayat-ayat al-Qur’an karena  masih fokus 

terhadap pemeliharaan ayat-ayat al-Qur’an yang 

masih turun secara mutawatir. Pada masa sahabat 

periwayatan hadis dilakukan dengan sikap 

kehati-hatian agar tidak tercampur oleh hadis 

palsu, sebab pada akhir kepemimpinan Khulafaru 

Rasyidin gerakan ini telah mulai memunculkan 

diri. 

Perhatian para sahabat dan tabi’in 

menunjukkan keseriusannya bahkan oleh para 

ulama belakangan pun demikian oerhatiannya 

terhadap hadis Nabi untuk menghindari 

tercampurnya dengan hadis palsu . Hal ini karena 

penyebaran hadis palsu yang muncul terutama 

akibat pertentangan politik, sehingga bisa 

bertampak negarif terhadap kemurnian ajaran 

Islam. Oleh karena itu para sahabat berusaha 

melakukan berbagai kajian ilmiah dan penelitian 

untuk menciptakan berbagai kaidah-kaidah 

dalam periwayatan serta memberantas gerakan 

pemalsuan hadis.  Kini dapat dirasakan oleh kita 

belakangan ini hasil usaha yang telah dilakukan, 

diantaranya kemudahan memilih dan memilih 

antara hadis yang sahih, hasan maupun maudu’ 

dalam karya-karya besar yang telah disusun oleh 

ulama-ulama hadis. 

 

REFERENSI  

Ad, E. S. (2008). Ilmu Hadis; Kajian Riwayah 

dan Dirayah. Bandung: CV Mimbar 

Pustaka. 

Al-Khatib, M. A. (1999). Hadis nabi Sebelum di 

Bukukan. Jakarta: Gema Insani. 

Amiruddin, F. (2018). Dakwah Nabi Muhammad 

di Madinah. Jurnal Al-Ghirah. 

Arsyad, M. N. (1992). Seputar Al-Qur’an Hadis 

dan Ilmu. Bandung: Al-Bayan. 

As-Shalih, S. (2000). Membahas Ilmu-Ilmu 

Hadis. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Ash-Shiddieqy, H. (1973). Sejarah 

Perkembangan Hadis. Jakarta: Bulan 

Bintang. 

Ismail, M. S. (1995). Kaidah Kesahihan Sanad 

Hadis. Jakarta: Bulan Bintang. 

Khaeruman, B. (2010). Ulum Hadis. Bandung: 

Pustaka Setia. 

Nasution, H. (2022). Teologi Islam. Jakarta: UI 

Press. 

Ranuwijaya, U. (1996). Ilmu Hadis. Jakarta: 

Gaya Media. 

Solahuddin, A. S. (2009). Ulumul Hadis. 

Bandung: Pustaka Setia. 

Zuhdi, M. (1993). Pengantar Ilmu Hadis. 

Surabaya: Bina Ilmu. 

 


